## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَانِ الرَّحِيمِ





## دو فصلنامه علمي دو زبانه مطالعات ديني Religious Studies

سال اول، شماره اول، پاییز و زمستان ۱۴۰۱-

صاحب امتیاز: جامعة الزهراء ها مدیرمسئول: ریحانه حقانی سردیر: اشرف السادات هاشمی مدیر داخلی: زهرا حیدری ویراستار: روشن دانشور طراح گرافیک: علی عبادی

هيئت تحريريه: (به ترتيب حروف الفبا)

زهره باژن: مدرس جامعة المصطفى العالميه ـ گروه زبان انگليسى وحيده پيشوايى: مدرس دانشگاه اصول الدين ـ گروه زبان انگليسى روشن دانشور: مدرس جامعة المصطفى العالميه ـ گروه زبان انگليسى الهه زارع خردمند: مدرس جامعة المصطفى العالميه ـ گروه زبان انگليسى الهه صالح: مدرس جامعة المصطفى العالميه ـ گروه زبان انگليسى سوسن غفاريان خياطى: استاديار دانشگاه اديان و مذاهب ـ گروه زبان انگليسى ربابه غلامى: مدرس جامعة المصطفى العالميه ـ گروه زبان انگليسى ربابه غلامى: مدرس جامعة المصطفى العالميه ـ گروه زبان انگليسى ربابه غلامى: مدرس جامعة المصطفى العالميه ـ گروه زبان انگليسى مرگان گائينى: عضو هيات علمى دانشگاه آزاد اسلامى واحد قم ـ گروه زبان و ادبيات انگليسى

، داوران این شماره: (به ترتیب حروف الفبا) **۔** 

الهه صالح؛ مژگان گائيني؛ اشرف السادات هاشمي

نشاني: قم، خيابان صدوقي، بلوار بوعلى سينا، جامعة الزهراء ١

تلفن تحريريه: ٣٢١١٢٣٤٢ \_ ٢٥٠ دورنگار: ٣٢٩٠۴٩١٠ \_ ٢٥٠

رایانامه: ned@jz.ac.ir قیدی ایتا: @nashriyye

شمارگان: ۵۰ نسخه قیمت: ۳۵۰٬۰۰۰ ریال

این نشریه با همکاری مرکز آموزش مجازی و غیرحضوری جامعة الزهراء ﷺ تنظیم شده است.



## شيوهنامه نگارش مقاله



### تدوين مقالات

مقالات این نشریه دوزبانه است (انگلیسی ـ فارسی). مقاله باید به زبان فارسی یاانگلیسی باشد. مقالات ارسالی به صورت تایپ شده در محیط word باشد و تعداد واژگان مقاله بین ۴۰۰۰ تا ۵۵۰۰ واژه باشد.

مقاله باید مشتمل بر بخشهای زیر باشد: عنوان، چکیده، کلیدواژه، مقدمه، بدنه اصلی، نتیجهگیری و کتابنامه.

#### عنوان

عنوان مقاله باید دقیق، علمی، متناسب با متن مقاله و با محتوایی رسا و مختصر باشد.

#### مشخصات نویسنده یا نویسندگان

شامل نام نام خانوادگی، رتبه علمی، مشخصات تحصیلی حوزوی و دانشگاهی به تفکیک رشته، محل تحصیل، محل خدمت، شماره تلفن و نشانی الکترونیکی باشد.

## چکیده

چکیده باید شامل هدف، مساله یا سوال اصلی پژوهش، روش شناسی و نتایج مهم پژوهش باشد. چکیده باید دارای ۱۵۰ تا ۲۰۰ واژه و ۳ تا ۷ کلیدواژه باشد.

مقاله دارای چکیدههای فارسی و انگلیسی باشد.



#### مقدمه

شامل خلاصه ای از بیان مسأله، اهمیت، و ابعاد موضوع، اهداف پژوهش، سوال ها و پیشینه پژوهش باشد.

#### بدنه اصلى مقالات

مقاله ترجمه شده به همراه متن اصلی و معرفی اجمالی از نویسنده مقاله، ارسال شود. چاپ این گونه مقالات به شرطی مقدور است که حاوی موضوعات بدیع و تجارب خاص در حوزه مطالعات دینی باشد.

## الگوى قلم مقالات

#### مقالات فارسى

عنوان مقاله و كلمات كليدي با فونت (B Nazanin, 14pt, Bold)

متن چکیده و متن کلمههای کلیدی با فونت فارسی (B Nazanin, 14pt) و عبارات انگلیسی با فونت (Times New Roman, 12pt) و با یک فاصله خطوط نگارش شوند.

متن اصلى مقاله از فونت (B Nazanin, 14pt) استفاده شود.

تیترهای سطح اول با فونت بولد 14pt، عناوین سطح دوم با فونت بولد 12pt عناوین سطح سوم و بیشتر با فونت ایتالیک 12pt، با فاصله از خط بعدی و بخش قبلی نوشته شوند.

### مقالات انگلیسی

از فونت (Times New Roman, 12pt) و فاصله خطوط ۱٬۱۵ استفاده گردد. عناوین سطح اول با فونت بولد 14pt، عناوین سطح دوم با فونت بولد 12pt، عناوین سطح سوم و بیشتر با فونت ایتالیک 12pt، با فاصله از خط بعدی و بخش قبلی نوشته شوند.

متن مقاله به صورت تک ستونی و با حاشیه ی نرمال نرم افزار ۲٬۵۴ «word سانتیمتر از طرفین، بالا و یایین تهیه گردد.

برای پانویسها از فونت فارسی (B Nazanin, 10pt) و فونت انگلیسی (B Nazanin, 10pt) و با یک فاصله خط استفاده شود و بر اساس زبان پانویس راست چین یا چپ چین شده و برای هر صفحه از ۱ شمارهگذاری شوند.





درج پانویس، ارجاعات درون متن و منابع

كتابنامه و ارجاعات بايد مطابق با شيوهنامه مجله باشد.

روش استناد دهی: APA

#### درج پانویس

ازاشاره مستقیم/غیرمستقیم به نام نویسنده/نویسندگان مقاله در متن یا پاورقی خودداری شود. اسامی خاص و اصطلاحات لاتین و ارجاعات توضیحی در پانویس ذکر شود.

از نقل قولهای مستقیم و طولانی پرهیز شود (لازم است حتما در مقاله مشخص باشد

كدام بخش از متن، نقل قول مستقيم است).

نقل قولهای مستقیم حداکثر تا ۴۰ کلمه در درون علامت نقل قول " " و بیش از آن به صورت تورفتگی نوشته شود.

#### ارجاعات درون متن

ارجاع به یک آیه از سوره قرآن: (بقره، ۵)

ارجاع به نهج البلاغه: (نهج البلاغه: خطبه، ۵۰)

به هیچ وجه ارجاع منابع در پانویس درج نشود.

اطلاعات كامل ارجاعات درون متن حتما بايد در بخش منابع مقاله نيز درج شود.

برای تاریخهای قمری و میلادی به ترتیب از حروف ق و م استفاده شود. ۱۳۴۰ق/۱۹۹۸ در صورتی که از یک نویسنده در یک سال، دو اثر منتشر شده و در متن مورد استناد قرا رگرفته باشد، پس از ذکر سال انتشار با حروف (الف و ب) برای منابع فارسی یا (a, b) برای منابع انگلیسی از هم متمایز گردند.

اگر منبع مورد استناد، دو یا سه نویسنده داشت، نام خانوادگی هر سه باید ذکر شود.

اگر تعداد نویسنده ها بیش از سه نفر باشد، تنها نام خانوادگی نویسنده اول ذکر شده و پس از آن از عبارت «و دیگران» استفاده شود.

اگر در متن به بیش از یک منبع استناد شده باشد، با نقطه ویرگول؛ از هم جدا می شوند. در صورتی که نویسنده در متن به طور متوالی از یک منبع استفاده کرده باشد، باید نام منبع را تکرار کند (استفاده از عبارات: همان، همانجا، پیشین، همو نادرست است).





## فهرست منابع پایانی

قرآن و نهج البلاغه به ترتیب در ابتدای بخش منابع درج شده و در ردیف الفبایی قرار نمی گیرند.

درج شناسه DOI برای مقالاتی که دارای این کد هستند، الزامی است.

منابعی که در این بخش درج می شوند، حتما باید در متن استفاده شده باشند. (منابعی که صرفا برای مطالعه و آگاهی بیشتر مخاطب در متن معرفی شده اند، و در متن به آنها ارجاع داده نشده، نباید در بخش منابع درج شوند).

نظم منابع باید براساس الفبای نام خانوادگی نویسندگان باشد.

اگر چند اثر از یک نویسنده در یک ردیف الفبایی پشت سر هم قرار گرفتند، حتما باید نام نویسنده درج شود، استفاده از خط تیره برای عدم تکرار نام نویسنده نادرست است.

## روش درج منابع فارسی در کتابنامه

### مقالات چاپشده در مجلات:

نام خانوادگی، حرف اول نام نویسنده/ نویسندگان. (سال انتشار). عنوان مقاله. نام کامل مجله (ایتالیک)، دورهٔ مجله (ایتالیک) (شماره) (شماره پیاپی یا شماره مجله در آن سال)، شماره صفحات اول و آخر. احمدی، ع.، و احمدزاده، س. (۱۳۹۰). عملکرد زبان آموزان ایرانی در آزمون تافل. مطالعات زبان و ترجمه، ۲۵/۴۲۳).

نکته: در آثار ترجمهای لازم است سال چاپ اثر اصلی ذکر شود. نام تمام مترجمان در منابع بیاید و در بخش ارجاعات درون متنی به شکل همکاران ذکر شود مانند (گاردنر، ۱۹۹۵، ترجمهٔ مهران فر، ۱۳۹۷).

#### کتاب:

نام خانوادگی نویسنده، حرف اول نام نویسنده/ نویسندگان. (سال انتشار). عنوان کتاب (ایتالیک). محل انتشار (شهر، کشور): ناشر. خوش سلیقه، م.، عامری، س.، و نوروزی، ع. (۱۳۹۸). ترجمهٔ دیداری شنیداری: مفاهیم و اصطلاحات. مشهد، ایران: دانشگاه فردوسی مشهد.





#### ياياننامه:

نام خانوادگی نویسنده، حرف اول نام نویسنده. (سال انتشار). عنوان پایان نامه (ایتالیک)، (مقطع و وضعیت انتشار). نام دانشگاه، نام شهر، نام کشور. خوش چهره، م. ج. (۱۳۹۲). عملکرد زبان آموزان ایرانی در آزمون تافل، (پایان نامهٔ منتشر نشدهٔ کارشناسی ارشد). دانشگاه فردوسی مشهد، ایران.

## نوشته های الکترونیکی و صفحات اینترنتی:

نام خانوادگی، حرف اول نام نویسنده. (سال، روز و ماه انتشار). عنوان مقاله یا نوشته (ایتالیک). برگرفته از آدرس دقیق اینترنتی. مرادی، ح. (۱۳۹۰، ۲۸ اردیبهشت). زنان و جهانی شدن. برگرفته از www.emory.edu/Lj65/hmafghes/ghs

## روش درج منابع انگلیسی در کتابنامه

#### مقالات چاپشده در مجلات

Oxford, R., & Shearin, J. (1994). Language learning motivation: Expanding the theoretical framework. *The Modern Language Journal*, 78(1), 12-28.

كتاب

Pérez-González, L. (2014). Audiovisual translation: Theories, methods and issues. London, England: Routledge.

Gambier, Y., Caimi, A., & Mariotti, C. (2015). Subtitles and language learning: Principles, strategies and practical experiences. Bern, Switzerland: Peter Lang.

#### مقاله چاپ شده در مجموعه مقالات

Paloposki, O. (2007). Translators' agency in 19th century Finland. In Y. Gambier, M. Shlesinger, & R. Stolze (Eds.), Doubts and directions in translation studies. Selected contributions from the EST Congress, Lisbon 2004 (pp. 335-346). Amsterdam, Netherlands: John Benjamins.



Hoseini, S. (2015). Reception of dubbing in Iran. (Unpublished master's thesis), Ferdowsi University of Mashhad, Mashhad, Iran.





#### تعهدات

مقالات تالیفی دستاورد پژوهش علمی شخص نگارنده باشد و برای چاپ در نشریات دیگر ارسال نشده باشد.

مقالات تالیفی و ترجمه ارسالی به نشریه مطالعات دینی در هیچ نشریه داخلی و یا خارجی چاپ نشده باشد.

نشریه مطالعات دینی Religious Studies در پذیرش یا رد و ویرایش علمی و ادبی مقالات، آزاد است و کلیه مسئولیتهای ناشی از صحت علمی، یا دیدگاههای نظری و ارجاعات مندرج در متن مقاله، بر عهده نویسنده یا نویسندگان است.

نویسنده پس از ارسال مقاله به ارزیابان حق انصراف ندارد (در موارد خاص در صورت یرداخت هزینه امکان پذیر است).

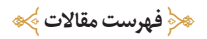
در صورت چاپ مقاله، یک نسخه الکترونیکی به نویسنده ارسال خواهد شد.

#### ارسال مقاله

فایل مقاله را با درج نام و نام خانوادگی کامل نویسنده یا نویسندگان، رتبه حوزوی، دانشگاهی یا عنوان علمی، نشانی یستی و شماره تلفن به آدرس ned@jz.ac.ir ارسال کنید.

ارتباط با مدیر داخلی نشریه از طریق تلفن ۳۲۱۱۲۳۴۲ ـ ۲۵۰، آیدی ایتا nashriyye@. رایانامه دفتر نشریهned@jz.ac.ir امکان پذیر است.





۳ شیوهنامه نگار*ش* مقاله

> ۱۱ سخن سردبیر

> > 14

The Prophet's Actions (PBUH) to Create Unity in the Muslim Community
Raziyah Noruzi; Mojgan Gaeini

49

Imam Ali's (AS) Management Measures to Prevent Conflict During His Rule
Ghazikhani, Sakineh; Vahideh Pishvaee; Ashraf Hashemi

**۴۷** مسلمان شدن زنان غربى مريم الهى؛ الهه صالح

ر م **الگوهای فردی معنویت و وجدان اجتماعی** فاطمه السادات مرتضوی؛ اشرف السادات هاشمی

۷۷ تاثیرات بهم پیوسته هویت فردی در زنان نومسلمان غربی سمانه آقاطهرانی؛ الهه صالح

۹۵ تطبیق نظریهی حس باطن از منظر فارابی و ابن سینا مهری بیات؛ مژگان گائینی

## 🦗 سخن سردبير 🌭

دو فصلنامه مطالعات دینی Religious Studies به فارسی راه اندازی شده است. مرتبط با دین و خانواده از فارسی به انگلیسی و از انگلیسی به فارسی راه اندازی شده است. این فصلنامه با بهره گیری از اساتید و دانش پژوهان دوره تربیت مترجم به دنبال تبیین و تنویر مسائل روز و چالشی در حوزه دین و خانواده می باشد و امید دارد با فعالیت خود و با ترجمه مقالات و انتشار بصورت منظم، موضوعات چالشی و مورد نیاز محققان و پژوهشگران را به نحو شایسته ای در اختیار علاقه مندان قرار دهد. محورها و اولویتهای نشریه شامل تاریخ ادیان و مذاهب (بررسی ماهیت، ظهور، رشد و بالندگی، تطورات و تحلیلهای علمی در این زمینه)؛ جغرافیای تاریخی ادیان و مذاهب (نگاه محققانه به محدودهٔ جغرافیایی ادیان و مذاهب در طول تاریخ و قبض و بسط آنها در نواحی مختلف عالم)؛ منابع حجیت در ادیان و مذاهب (بررسی تحلیلی و نقد آموزههای اعتقادی و رسوم، اخلاق و حتی شعائر آنها)؛ اعتقادات (بررسی، تحلیل و نقد آموزههای اعتقادی ادیان و مذاهب در شاخههای مبدأشناسی، غایت شناسی، جهان شناسی، انسان شناسی، فرجام شناسی و نظریه پردازی در ریشهٔ فرجام شناسی و ...)؛ شعائر، احکام و اخلاقیات (بررسی تحلیلی و نظریه پردازی در ریشهٔ فرجام شناسی و ...)؛ شعائر، احکام و اخلاقیات (بررسی تحلیلی و نظریه پردازی در ریشهٔ شعائر دینی، تبیین ملاکات احکام عملی و نیز تبیین نظام اخلاقی) می باشد.

نقد و تحلیل دیدگاه ها و نظریه های معاصر در مورد زنان و خانواده، تبیین دیدگاه های اسلامی و بومی سازی مطالعات زنان، نقد دیدگاه های مختلف \_ خصوصاً دیدگاه های غربی \_ در مورد زنان و خانواده، ارائه رویکردهای مبتنی بر آموزه های اسلامی برای کاستی ها و ناکارآمدی های موجود، و مطالعات تطبیقی در مورد زنان و خانواده از مباحث دیگری است که در این نشریه بدان پرداخنه می شود.

مطالعات دینی Religious Studies فقط مقالاتی را که حاصل دستاورهای پژوهشی نویسنده و حاوی یافتههای جدید است می پذیرد.

مجله از پذیرش مقالات مروری، گردآوری و گزارشی، ترجمه به شرط وجود نوآوری استقمال می نماید.

اشرف سادات هاشمي



# The Prophet's Actions (PBUH) to Create Unity in the Muslim Community <sup>1</sup>

Raziyah Noruzi \*

Mojgan Gaeini<sup>2</sup>

#### **Abstract**

The following article was written by Marzeyeh Babakhan. She received M.A in History of Islam from Baqir al-Olum University in 1394. She has been graduated at level 3 of Al-Zahra university. Her article is published in the quarterly of Islamic Education, Twelfth Year, No. 114, summer 2015.

In this article, she discusses the actions of the Prophet in creating unity in the Muslim community.

Through his words and deeds, the Messenger of Allah (PBUH) offered different guidelines to create brotherhood and unity such as the fraternity contract between Ansar and Emigrants, the general agreement and the organization of the forces in the war which caused the Muslims' unity from different tribes. The Muslims' unity and solidarity will have many effects and blessings in achieving divine goals and excluding non-divine purposes. In the light of this unity and brotherhood, Muslims can defeat their enemies and maintain their dignity, honor and authority.

Key words: The Apostle of Allah (PBUH), Arab tribes, Unity, Muslim Society

m.babakhan@chmail.ir. M.A history of Islam at Baqir al-Olum university, Quarterly Journal of Islamic Education, Twelfth Year, No. 114, summer 2015, Received: 10/1/93 Approval: 3/28/94

<sup>\*.</sup> Jame'e al-zahra level 3 (M.A) student. razeyeh.baharii@gmail.com

<sup>2.</sup> Azad University assistant professor. English Department.mogaeini@yahoo.com

14

#### Introduction

Islam is a religious movement that began as a small movement but extended all over the world in less than half a century and affected various cultural and social movements. One of the main pillars of victory and spread of this great movement is its leadership and management.

During his presentation, Prophet Muhammad (PBUH), inspired by the revealed versus, was able to form a utopia which is the best example for the world of Islam. The Prophet's (PBUH) life (sira) is one of the sources for understanding the religion of Islam. The Prophet's (PBUH) speeches and deeds are the best way of guidance and enlightenment for everyone and following the prophet's (PBUH) practical and behavioral actions is the religious duty of everyone:

"Certainly you have in the apostle of Allah an excellent exemplar for him who hopes in Allah and the latter day and remembers Allah much".

One of the important issues in the prophet's (PBUH) life (sira) is to create unity in society. Perhaps it can be said with certainty that in the social areas of Islam, no issue has received as much attention and emphasis as the unity of the Muslim's community (Ummah). The high and unique position of "unity "in the religion of Islam is represented through some of Almighty God's explicit instructions such as the following sentence:

(Ali 'Imran, 103)

"And hold fast by the covenant of Allah all together and be not disunited"<sup>2</sup> and the frequent recommendations of the great prophet (PBUH) based upon maintaining unity and avoiding division and dissension which have been collected in different tradition (Hadith) and narrative (Revaya) sources such as: Kafi, Tohaf Al-Ogool, Kanz Al-Emal and Nahg- Al- Fasaha. This can be illustrated by the following narration from the Apostle of Allah (PBUH):



<sup>1.</sup> Holy Qur'an, Translated by M.H Shakir

<sup>2.</sup> Ibid



(Turn to the congregation, indeed God's helping hand is with congregation). (Seyed Razi, 1422, p. 34)

A review of the Prophet's life history and the study of his behaviors, actions and reactions show his special care in maintenance of unity as the warp and woof of Islamic social system and its importance. Unity, empathy and brotherhood create authority for Islam and Muslims against hypocrisy and infidelity; and disagreement, separation and hypocrisy cause great damage to the dignity and independence of Muslims. Undoubtedly, we live in an age when all enemies have been allied to destroy Islam using all their political and economic facilities to bring Islam down from the international arena. Consequently, in such an age, Muslims need to be more unified than the other eras, and perhaps Muslims community requires cooperation and assistance more than ever. As a common principle among Muslims, the Prophet's life can be an example for them. Hence, this question comes to mind that what the Prophet's actions (PBUH) in creating unity in the Muslim community are.

The unity of the Islamic community (Ummah) means that Muslims avoid religious, political, linguistic and racial differences that cause the weakness of Islamic community. In addition to preserving their own religion, they should have solidarity and empathy based upon religious commonalities such as Monotheism, the Holy Qur'an, the Holy Prophet (PBUH), prophetic tradition and life (Sunnah<sup>1</sup> and Sira of the prophet) against dangers that threaten the principle of Islam and the Muslim community. Studying this subject in the prophetic community causes developing and using suitable solutions and methods in creating unity with the focus on the Prophet's leadership in the society.

There is not any thorough research about the history of this subject. An essay with the title of "the Solution of Islamic Unity in Sira of the Great Prophet (PBUH)" by Esmail Danesh has been written. One of the important objections to this essay is not using the speeches of the Prophet (PBUH) about unity. The research aims to investigate the words of the Prophet (PBUH) as well. In the following two books under the title of "Immigrants (Muhagireen) and Helpers (An-



<sup>1. &</sup>quot;Sunna or sunnat" is the Arabic word for traditional customs and practices, in the Islamic community it refers to the traditions and practices of the Prophet Muhammad, that constitute a model for Muslims to follow.

sar) Relations" written by "Hussein Husseinian Moghaddam" and "Medina In the province of Be'sat" written by "Abdullah Abdul Aziz Ibn Idris", some points are mentioned, but the words and deeds of the Prophet (PBUH) are not referred to.

In this article matters are presented in two parts: words of the prophet (PBUH) and deeds of the prophet (PBUH). I n continuation of the discussion, we try to determine the role of the Prophet (PBUH) in creating unity, reducing dissensions and advancing the goals of the Islamic society.

#### 1. Words of the prophet (PBUH) about creating unity in Muslims communities

In his teachings from the time of Be'sat<sup>2</sup> to his death, The prophet (PBUH) has always emphasized the strengthening of the foundations of unity, solidarity, brotherhood and empathy among Muslims. The Sira of the prophet (PBUH) about Muslims unity was established based upon an Islamic society and a new political system named "Ummah" among the Bedouin<sup>3</sup> Arabs who were known for their hypocrisy. Islam and the Prophet (PBUH) gathered the Arab tribes together, brought their hearts closer to each other, and destroyed the prejudice of Ignorance Age (Jahiliyyah)<sup>4</sup>; thus, the animosities rooted in the old days disappeared among them. In the valuable words of the Prophet (PBUH), remarkable examples of the subject of "unity among Muslims" can be found some of which are selected here to be explained.

By referring to the unified origin of all human beings, the holy prophet (PBUH) considered "piety<sup>5</sup>" as the criterion for all men. He stated: "O' people

<sup>5. &</sup>quot;piety" is a virtue which may include religious devotion, spirituality, or a ... passion is wanting to serve God, honoring the dead and honoring the fellowship is dependent on god



<sup>1. &</sup>quot;The Muhajireen" were the first converts to Islam and the Islamic prophet Muhammad's advisors and relatives, who emigrated with him from Mecca to Medina, the event known in Islam as The Hijra. The early Muslims from Medina are called the Ansar ("helpers").

<sup>2.</sup> Be'sat" is the day that Prophet Mohammad was chosen as a prophet"8

<sup>3. &</sup>quot;The Bedouin" are an ethnic group of nomadic Arabs who have historically inhabited the desert regions in North Africa, the Arabian Peninsula, Iraq and the Levant.

<sup>4. &</sup>quot; Jahiliyyah (ignorance)" is an Islamic concept referring to the period of time and state of affairs in Arabia before the advent of Islam in 610 CE. The term jahiliyyah is derived from the verbal root jahala "to be ignorant or stupid, to act stupidly."



your God is one; the father of all of you (Prophet Adam) is one, who was created from dust. The best and dearest of you to God is the most pious of you. There is no superiority for Arabs over non-Arabs, but superiority depends on the degree of piety" (Harani, 1404, p. 24).

The Prophet of Islam (PBUH) considered the Islamic Ummah to be beyond the national and racial borders. He believed that Islam is not specific to Arabs and specific races; his divine mission was global and public, and thereby he created unity and solidarity among people. Through his words, The Prophet (PBUH) made it clear to people that nobility depends on piety and faith, not on lineage; as a result, it does not matter which race or tribe they belong to.

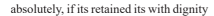
In such a speech, in fact, the prophet (PBUH) reminds that "piety" is the best criterion. He knew very well that there would be no unity in the society of Medina in those days except by having divine piety that Muslims are required to observe. By observing piety, Immigrants (Muhagireen) and Helpers (Ansar) considered themselves brothers and didn't think of anything else which was threatening for Muslim's society.

Unity is a matter that can only be achieved through faith based on deep awareness and self-purification and liberation of the soul from the dependences of carnal desires.

How can those who are still mentally occupied by attachment to lineage and worldly excellence and evil demarcation under the influence of hypocrites and enemies of religion believe in monotheism and have the same beliefs with believers and achieve peace, love and brotherhood that are required for faith? How can they build a society based on altruism, sympathy, and unity and a society that seeks to implement the teachings of Shariah 1 and the supreme values of Islam?

It is only in the light of faith, and true belief in Allah, and revealed teachings that unity and empathy are created.

In the following Hadith<sup>2</sup> from the prophet (PBUH), It is mentioned that:



<sup>1. &</sup>quot;Shariah" is an Islamic legislative system

<sup>2. &</sup>quot;Ḥadīth" in Islam refers to what Muslims believe to be a record of the words, actions, and the ... elements, which are today taken to be a long-held part of Islamic practice and belief are not mentioned in the Quran, but are reported in hadiths.



(... ثَلَاثُ لَا يُغِلُّ عَلَيْهِنَّ قَلْبُ امْرِيْ مُسْلِمٍ إِخْلَاصُ الْعَمَلِ لِلهِ وَ النَّصِيحَةُ لِأَئِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ وَ النَّرُومُ لِجَمَاعَتِهِمْ فان دعوتهم محيطه من ورائهم المسلمون اخوه...)

(... There are three qualities that a true Muslim possesses: Purification of action for God, the benevolence of the Muslim leaders and accompaniment of the Muslim community, because the invitation of Muslims also includes their predecessors. Muslims are all brothers....) (Koleini, 1362, vol. 1, p. 403)

From the Prophet's point of view, division and hypocrisy have two effects:

One is the individual effects by which just one person is affected and the other is social effects and consequences through which all members of a society are affected.

The following narrations deal with both categories. These narrations can be mentioned under the following titles:

#### A. Death of ignorance (Jahiliyyah) and departure from Muslims body

Whoever leaves the group of Muslims will die of ignorance (Jahiliyyah). (Payende, 1382 AH, 2855)

The Prophet (PBUH) considers separation from the Muslim community as ignorance (Jahiliyyah).

It means that division causes the powerful Islamic society to return to the era of fragmentation, dispersion and ignorance (Jahiliyyah). Therefore, in order to avoid this harm, he recommends the Muslims to be united. In addition, in his other speech, he stated:

Whoever moves one hand span away from the Muslim community, God will open the Muslim string from his neck.) (Koleini, 1362, vol. 1, p. 404)

This distance causes them to exit from the realm of Islam and religion. The Muslim unity and community is so important that the Prophet (PBUH) considered leaving the Muslim community as leaving Islam.

#### B. The victory of the people of falsehood

The Prophet (PBUH) describes the consequences of differences in Islamic society as follow:





No nation disputed, unless the people of the falsehoods prevailed over the people of the truth. (Mottaqi Hindi, 1401, vol. 1, p. 183)

#### C. The destruction of the nation (Ummah)

It is stated in another hadith:

"Don't dispute (There should be no division among you.) Those who were before you disputed and were perished". (Mottaqi Hindi, 1401, vol. 1, p.177)

#### D. The torment of division

The Prophet (PBUH) explains the result of unity and division as follow:

"Being with congregation is mercy and division is torment"

In addition, Imam Ali (AS) explains the consequence of division as follow:

"Avoid differences and division in the religion of God because coalition in what is right but you find it unpleasant is better than dispersion in what is false but you find it pleasant. The Glorious God has not bestowed mercy and goodness on one of the remainders of division." (Seyed Razi, 1414, sermon176)

The community of believers is like a single body, and all its members remain stable in a unifying relationship with each other, and the spirit of religious love and faith flows in its warp and woof:

Believers are like a single body in kindness and friendship with each other to the extent that when a member is in pain, the other members do not relax). (Mottaqi, Hindi, 1401, vol. 1, p.149)

The Prophet (PBUH) elsewhere stated that:



God's helping hand is with congregation and Satan is with someone who disagrees with the congregation. (Mottagi, Hindi, 1401, vol. 1, p.206)

The advancement of society is due to people's authority and resistance. A society in which human beings are weak and devoid of the characteristic of authority will not only stop developing, but also would move towards degeneration and degradation. The characteristic of authority is also created by the unity and sympathy of people; thus, it can be argued that progress is achieved through authority, and authority is achieved through unity in a society.

#### 2. The Prophet's Behaviors (PBUH) in Creating Unity in the Muslim community

A religious leader possesses a privileged position in a society. This dignified and prominent position allows the leadership to have a major role in achieving unity among Muslims. One of the important foundations of Islamic unity is the position of its leader. As the leader of Muslims community in Medina, Prophet Mohammad (PBUH) played his role well and he was able to lead Muslims to brotherhood and equality during his presence. He had various strategies to establish the unity of the Islamic Ummah, and this issue is well manifested in the Prophet Muhammad's life (Sira) (PBUH). Some of his strategies will briefly be mentioned here.

#### A. The Choice of Residency by the Prophet (PBUH)

To prevent division and create empathy in Medina, the first action of the Prophet (PBUH) after entering Medina was choosing his place of residence. Considering that the type of Prophet Muhammad's (PBUH) attitude at the beginning of his arrival in Medina and also the choice of a place to build a mosque and permanent residence were sensitive and delicate issues which might have destroyed the unity of Ansar and might have led to sedition, the Prophet (PBUH) repeatedly refused the invitation of various Ansar tribes; he said his camel would follow the divine command, so wherever it knelt was a sign of divine choice. This way he got everyone's satisfaction. (Ibn Hosham, {un.dated}, vol.1, p494, Ibn Sa'd, 1410, vol.1, p184)

The Messenger of God (PBUH) was well aware that all laxity in choosing a home and buying mosque land may cause resentment and conflict among Mus-





lims in the future; thus he used his camel in choosing a home, and used all the forces of tribes of Medina in buying a land and building a mosque. Arabs usually sought to express their honors compared to others. Surah Takathor is the best example of this expression. So through a clever demeanor, the holy prophet (PBUH) chose his residence, preventing any pride among different tribes in this regard.

#### **B.** Creating a Brotherhood Pact

One of the first actions of the Prophet (PBUH) in Medina was the establishment of the pact of brotherhood which caused more friendship and empathy among different tribes. When the prophet came to Medina, he made a pact of brotherhood among some of the Muhajireen and Ansar. This pact of brotherhood was made between 90 people that 45 of them were Muhajireen and 45 of them were Ansar. (Ibn Sa'd, 1410, vol. 1, P.184)

The prophet said:

(In the way of God, two people are two brothers)

Thus, the pact of brotherhood was made between Muhajireen and Ansar. It was not just the brotherhood pact among Muhajireen and Ansar, indeed, its primary goal was creating friendship and disintegrating the ignorant tribal system. (Ibn Hosham, {un.dated} vol.1, p.505) This general brotherhood covenant was formed only based on the negation of ethnic and tribal motives and the pivot of right and social cooperation.

"The believers indeed are brothers; so set things right between your two brothers and fear God; haply so you will find mercy." (Hujurat,10)

This conscious decision was the most efficient tool for achieving general sympathy in the society of that age that indicated the ultimate effort of the Prophet (PBUH) to create a society based upon faith in God. The Prophet's desired society is a society in which all members have the pact of brotherhood with each other based on a monotheistic vision, and they are obliged to maintain it firmly and strengthen its social foundations.



The true word of God on the issue of brotherhood is very clear:

"And hold fast by the covenant of Allah all together and be not disunited, and remember the favor of Allah on you when you were enemies, then he united your hearts so by his favor you became brethren ....)" (Ale Imran. 103)<sup>1</sup>

The idealistic society for the holy prophet (PBUH) in which there is lots of brotherhood is a society that unifies the intensity over disbelief and mercy over faith. It means:

"Muhammad is the Apostle of Allah, and those with him are firm of heart against the unbelievers, compassionate among themselves....)" (Fath.29)<sup>2</sup>

#### C. Medina General Pact

This pact was prepared by the Prophet (PBUH) and fortunately its text has been preserved in history, (Ibn Hosham, {un.dated} vol.1, p.501). This is the first pact which was struck between the holy prophet (PBUH) and the existing tribes of Yathrib. This strategy was the best solution to create national unity and religious solidarity because it ensured unity among the involved tribes and the social rights of Jews and Muslims immigrants; on the other hand, these pacts pave the way for the formation of a political and state unity.

For example, in the context of the covenant between Muslims, it is clearly stated that Muslims are a single nation apart from other people:

(Ibn Hosham, {un.dated} vol.1, p.501)

And there is not any relation between Muslims and unbelievers, and there should be no distance between two Muslims. Although, the prevailing spirit of these pacts is to make use of Islamic tool for unity towards the Prophet's valuable strategy (PBUH) in Islamic society, and all cases are its examples, some of them will be mentioned here.





<sup>1.</sup> Translated by M.H Shakir Holy Qur'an,

<sup>2.</sup> ibid.



- 1. Muslims will be united against oppression, aggression, conspiracy and corruption.
- 2. No believer makes peace in Jihad in the way of Allah without mentioning other believers, and peace will not be achieved except for all.
- 3. All groups (which are involved in war) will go to war respectively. Fighting will not be imposed on a group (twice in a row).
- 4. "Dhimma<sup>1</sup> Allah" is the same for all people.
- 5. If there is disagreement occurs among Muslims, the source of its resolving will be God and his Apostle.
- 6. Muslims will not abandon a debtor whose debt is heavy; on the contrary, they will help him. In another part of this historical pact in which the Jews of Medina, were addressed, the holly Prophet paid attention to some provisions and this indicates his motivation for achieving national unity:
  - -Muslims and Jews are one nation, and they will live in Medina like a nation, and each one has its own religion.
  - Allied Jews would be accompanied and assisted and reciprocally, when Muslims call them to compromise, the Jews must accept.
  - -Muslims and Jews are required to combat against those who clash with this pact.
  - -Both must fight with the invaders to Yathrib with each other's help.
  - -No pagan should be hired by both sides, unless it is in the interest of both groups. (Ibn Hosham, {un.dated}, vol.1, p503)

It should be concluded that the effort to create a religious and national common sensitivity is one of the most distinctive solutions of the holy prophet (PBUH) towards creating Islamic unity. Based upon the context of this pact, it can be concluded that the prophet (PBUH) has put a lot of effort into creating religious and national common sensitivity, and on the evidence of history, he achieved considerable success that was considered as one of the main solutions towards creating unity in Islamic community in those days. Nowadays also, stimulating religious and national common emotions plays a great role in the general mobilization of the masses and creating sympathy and solidarity.



1. Dhimmah: "the people of the dhimma" is a historical term referring to non-Muslims living in an Islamic state with legal protection.

#### D. Organizing military forces

One of the prophet's actions (PBUH) in creating sympathy and solidarity was organizing military forces. The issue of flag was very important for Arab tribes, and each tribe had its own flag. In the wars that the Prophet (PBUH) had with the polytheists and the Jews, the question of who would hold the flag was one of the most important issues in the society. The Prophet wisely chose two flags for the wars. It should be mentioned that the Prophet chose the two flags of Aws and Khazraj<sup>1</sup> at first, and after a while, he turned them into one flag. In the battle of Badr, the great flag belonged to the Apostle of Allah (PBUH), and the flag of the Muhagireen was held by Musab bin Umayr; the flag of Khazrajian was with Habab Ibn Munther and the flag of Aws was with Saad Ibn Mu'adh. (Waqidi, 1409 BH, vol.1, p.58)

It means in the first war there were four flags with the Muslim corps, but there were two flags in the battle of Uhud: one of them for Muhagireen and the other for Ansar. (Tabari, 1387 BH, vol.2, p.516)

Therefore, being aware of the necessity for creating unity during wars, the prophet (PBUH) made a lot of effort to unite his forces. The result of these efforts was manifested in the conquest of Mecca while corps of Islam enter Mecca with one flag and everyone was under the flag of Islam. (Tabari, 1387 B.H., VOL.3, P.43)

#### E. Tolerance and forgiveness of the prophet (PBUH)

Among the other prophet's actions (PBUH) in creating unity, his tolerance and forgiveness towards some behaviors can be mentioned. This can be illustrated by hypocritical behaviors of Abd-Allah Ibn Ubayy<sup>2</sup>.

The conflict between two members of immigrants and Ansar and following that Abd-Allah ibn Ubayy's speeches about this event in the battle of Banumus-



<sup>1. &</sup>quot;Aws and Khazraj" were two Arab tribes of Medina (Yathrib) during the time of the Prophet Muhammad that are believed to have migrated to Medina (Yathrib) from Yemen. The relationship between these two tribes was strained and they were often at conflict with each other.

<sup>2. &</sup>quot;Abd-Allah ibn Ubayy" was a chief of the Arab tribe Banu Khazraj and one of the leading men of Medina. Upon the arrival of the Prophet Muhammad, Ibn Ubayy became a Muslim, but the sincerity of his conversion is disputed. Because of repeated conflicts with Muhammad, Islamic tradition has labelled him a Munafiq (hypocrite) and "leader of the Munafiqun".



taliq<sup>1</sup>, aroused Muslims' anger including the wrath of Abd-Allah ibn Ubayy's son; Therefore, people demanded the murdering of Abdullah, but the prophet forbade them to do so to maintain the unity of Islamic community, inviting all of them to friendship and brotherhood. By the order of the Apostle of Allah (PBUH), the army marched the whole day till night and the night till morning, and also they continued their marching until sunrise. When it got warm, the prophet ordered them to stop. Having walked the whole day and night, all the soldiers fell asleep from exhaustion as soon as they landed. The holy Prophet (PBUH) did so in order to make them forget Abdullah's speeches; consequently, his words would not be discussed, and they would not create discord and hatred among the Muhajireen and the Ansar. (Ibn Hosham, {un.dated}, vol.2, p: 290)

The Holy Prophet (PBUH) established unity in the Islamic society by tolerating, forgiving and condoning divisive matters. He presented honor and authority for Muslims community by such behaviors. He was indeed a doer of the Quranic verses, invited everyone to unity and friendship, and condemned wrongdoings.

It is mentioned in the sources that one day, Shas bin Qais, one of the Jewish elders who was steadfast in his infidelity and had a fierce enmity and grudge against the Muslims, came across a group of Muslims from the Aws and Khazraj tribes sitting together and talking. This love and friendship from two opposing groups, who were blood enemies of each other during the Age of Ignorance (Jahiliyyah), was very unpleasant to his Jealous and divisive nature, and he said to himself: I swear to God, if they unite, we will not be able to live in this land. Accordingly, he ordered one of the young Jews who accompanied him to go among them, sit in their session, talk about the battle of Be'as and other battles that occurred between Aws and Khazraj ,remind those days, recite epic poems related to those battles for them ,and prod them into fighting against each other in any way. The young man obeyed Shas bin Qais' order, and this caused Aws and Khazraj to speak and remember those days; consequently, each of them spoke boastfully, and took a stand against another one. Meantime, two of them



The Banu Mustaliq is an Arab tribe. The tribe is a sub-clan of the Banu Khuza'a, descended from Azdi Qahtani. They occupied the territory of Qadid on the Red Sea shore between Jeddah and Rabigh.

26

named Aws ibn Qayzi from Aws and Jabbar ibn Sakhra from Khazraj became prejudiced and disputed with each other. Then one of them said: if you want we will renew that day?! This word caused them to prejudice, and they said: we are ready, our appointment with you is out of the city in "Zahereh". These people were divided into two groups, then each of them went to his tribe and ready his weapon made very soon, they gathered at the appointment. When the Apostle of God (PBUH) heard the news, he went to them with a group of immigrants (Muhajireen) and stood in front of them; then he said: "O' group of Muslims, consider God! Do you remember the age of ignorance? Do you remember that He sent me among you and guided you to Islam, cherishing you, removing the habits of ignorance (Jahiliyyah) by it, rescuing you from disbelief, creating unity among you, and kindening your hearts together?"(Ibn Hosham, {un.dated}, vol.1, p: 555)

Accordingly, the prophet (PBUH) was opposed vigorously to any conflict or enmity which was reminiscent of the ignorance age (Jahiliyyah) and invited people to brotherhood and friendship.

Thus, the Apostle of God (PBUH) strengthened the intellectual foundations of unity and brotherhood for Islamic society, and he introduced racial tendencies as major obstacles to global cohesion and solidity. He stated that the way to achieve Islamic unity was to abandon all restrictions and dependencies and prejudices against different races and nations and to accept Islam thoroughly.

#### **Conclusion**

According to the prophet's profound viewpoint (PBUH), piety was the main theme of Muslims unity, intimacy and solidarity of all ethnicities, races and nationalities. The Prophet was able to bring the scattered tribes together through his thoughts, tactics, and efficient managing methods; he united them on the basis of the True religion of Islam. The prophet's different strategies (PBUH) creating unity and empathy was for both Muslims and non-Muslims living near Medina.

Therefore, it must be considered that Muslim, in addition to maintaining cohesion and unity with each other, should have a glimpse into the other neighboring nations and make a pact of friendship and non-aggression with them. Muslim's army attacked enemies in the light of Holy Prophet's teachings (PBUH) and in the shadow of unity among Muslims and the fierce fighting against any





differences and conflicts, so with pride and victory, they taught monotheism and servitude of Almighty God to humanity.

By following the Prophet's life (Sira) (PBUH), Muslims learned that differences harm the body of community (Ummah) and destroy the Islamic community (Ummah) over time. It is Muslims' duty to increase unity and solidarity among themselves by referring to the prophet's tradition; in addition, they should avoid division and distance. By studying the Prophet's life (Sira) (PBUH) and his strategies in creating unity and brotherhood, Muslims are required to reform unified Islamic community (Ummah) and impart the religion of Islam to all over the world.

In the time when the devils sow the seeds of hypocrisy, discord and division in order to plant the tree of enmity and hatred in the holy land of Islam, relying on the unifying and cohesive life of the Apostle of Allah (PBUH) will nullify their sinister plans and conspiracies. Nowadays, Muslims should follow the Apostle of Allah's life (Sira) (PBUH) and move towards unity and solidarity, by being more tolerant toward each other and condoning the biased ones' behaviors and speeches.

Muslims must be vigilant because the enemies of Islam use every means to hit Muslims and Islam; thus, unity is the only way to fight with their aims and plans. If racial, ethnic and religious prejudices can be abandoned, the dignity and authority of Muslims in the world can be repeated one more time; in addition, Islamic lands can be liberated from the pressure of atheism and polytheism by relying on the principle of Islam and the Prophet's life (Sira) (PBUH) which all Muslims believe in.



# Imam Ali's (AS) Management Measures to Prevent Conflict During His Rule

Sakineh Ghazikhani\*
Vahideh Pishvaee <sup>1</sup>
Ashraf Hashemi <sup>2</sup>



#### **Abstract**

The article was published in Nameh-Jame'e, the Academic-Specialized Quarterly of Islamic Sciences (Volume 15, Issue 3, 1396, Pages 71-102). The author, Ms. Sakineh Ghazikhani, studies Imam Ali's management facing conflict in society; during Imam Ali's (AS) rule, there were deviations due to distance from the Prophet's (PBUH) life, which caused disagreements in the society. This long article is divided into two parts: the causes of conflict during Imam Ali's (AS) rule and the management measures he took to resolve conflicts during his reign. The present paper examines terms and concepts such as management and conflict, and then a definition of conflict management will be provided. The next points that are to be considered are factors of conflict occurrence in society including structural and human factors. Factors of conflict during Imam Ali's (AS) rule that had caused dissension in the society of Amir al-Mu'minin's (AS) era have also been dealt with in this paper. The second section- Amir al-Mu'minin's (AS) Measures to Prevent Conflict - is going to be published in the next number.

**Key words:** Amir al-Mu'minin (AS), conflict, discord, conflict management, measures.

<sup>\*</sup>Level 3(M.A) graduate in Islamic History of Ma'soumiyeh Seminary. s.ghazikhani@yahoo.com

<sup>1.</sup> Jame'e Al-Zahra level 2(B.A) Teaching Language vahide. pishvaei@gmail.com

<sup>2.</sup> Al- Mustafa International University .English Department. andishehashemi@yahoo.com

#### Introduction

The existence of discord in society is an undeniable fact and the more complicated society is, the more conflicts will arise. If a conflict is not managed in society, its consequences cause a crisis and sometimes shake the foundation of society. The importance of this issue has led management scientists to offer ways to manage discords and conflicts.

Considering the role of Imams (AS) as paragons, using their conduct in this regard can help us achieve a suitable solution for preventing dissensions. The reason for examining this issue in Imam Ali's (AS) era is that he was, in fact, the inheritor of a society that was far from the Prophet's (PBUH) tradition and on the other hand, he had no executive responsibility during the caliphs' period. Therefore, his reign has considerable significance.

Two important questions are raised accordingly: What were the causes of conflict during Imam Ali's (AS) rule and what management measures did he take to prevent further conflicts and resolve them during his reign? In answering these questions, no source was found that directly addressed this issue. However, there are some that have contributed to this article. Due to the interdisciplinary nature of this work, the course of study of these books is followed in two ways:

Abundant sources that have directly or indirectly discussed conflict management. The most important books used in writing this article are:

*Managing Conflict and Negotiation*, by Ali Rezaeian. The book is written in two sections and nine chapters and deals with conflict and its types and contexts.

Conflict Management with an Islamic Approach, written by Mas'oud Ghane' who, in addition to management issues, has devoted five chapters to pointing out the measures taken by Imams (AS), and especially the Prophet (PBUH).

The Prophet of God (PBUH) and the Management of Medina Tensions and a dissertation with the same title, by Hossein Ghazikhani. This book consists of five chapters and deals with contexts for causing tension in Medina during the Prophet's (PBUH) era, his preventive measures, and finally the Prophet's (PBUH) actions at the time of tension.

The Prophetic Conduct in Conflict Management, written by Mohammad Alizadeh who, in addition to management issues, has explained the Prophet's (PBUH) actions and strategies in this regard in five chapters.





An article entitled "Imam Kazem (AS) and Conflict Management", by Dr. Alviri who, by reviewing the words of Imam Kazem (AS) in a selected text, has expressed his method.

Many sources that are specific to Imam Ali's (AS) reign, some of which are mentioned here:

A Portrayal of Imam Ali's (AS) Government, researched and written by Ali Akbar Babazadeh. This book has 34 chapters wherein the moral, political, and social methods of Imam Ali's (AS) government are outlined. Also, in some chapters, the author has addressed Imam's manner towards violators and while fighting, pardoning, etc.

A Portrayal of Ali Ibn Abi Talib's (AS) Agents, written by Ali Akbar Zakeri in four volumes. In this book, the names of Imam's agents are stated along with their biographies. By reading this book, one can get information about the people who caused conflict and discord during Imam's era.

This research aims to address the causes of strife and struggle as well as Imam Ali's (AS) preventive measures during his rule, which none of these books have mentioned.

#### 1. Finding the Meanings of Words

In this section, we will first examine terms and concepts such as management, conflict, etc., and then a definition of conflict management will be provided.

#### 1.1. Management

"Modiriyat" (the Persian equivalent for Management), is morphologically a dummy infinitive that has roots in the stem "dawr" and since the "w" after "æ" becomes "ā", it turns into "dar". The transitive form of this word is "edar", which means to move and turn. Hence, "modir" (manager) is the subject, which means "administrator of affair" or "in charge of taking care of something" (Ibn Manzour, 1414 AH, vol. 4, p. 295; Bostani, N.D., p. 800). Having this explanation in mind, it becomes clear that "modiriyat" means "to manage".



Terminologically speaking, however, each of the experts and scientists in management science have offered definitions of this term based upon the type of knowledge, insight, philosophy, and the educational and belief system they have. The variety and abundance of definitions is so great that perhaps it would be no exaggeration to claim "there are as many definitions of management as the number of authors in this field" (Hersey and Blanchard, 1373, p. 28).

In general, management can be defined as follows:

"Management is the process of using material and human resources effectively and efficiently in planning, organizing, mobilizing resources and facilities, guiding and controlling, which is done to achieve organizational goals based on the accepted value system" (Hersey and Blanchard, 1373, p. 28).

#### 1.2. Conflict

"Ta'aroz" (the Persian equivalent for conflict) is an infinitive noun meaning to have disagreement, to quarrel with each other (Dehkhoda, 1337, vol. 15, p. 751). Conflict also means an overt and often ongoing strife and struggle between the hostile parties.

Many definitions of this word have been presented from among which we will suffice with one instance. Stephen P. Robbins writes: "conflict is a process whereby person 'A', by creating a series of obstacles in practice, tries to prevent person 'B' from achieving his goals" (Robbins, 1374, p. 358).

#### 1.3. Conflict Management

Regarding the term "conflict management" [3], it should be said that:

"Conflict management is to manage an organization and establish a balance between employees and the organization in the best way under conflict circumstances, and ultimately, eliminate the conflict created. In general, conflict management is "the process of recognizing the appropriate role of conflict among groups and using relevant techniques to resolve the conflict or mobilize them for the effectiveness of the organization" (Haghighi et al., 1380, p. 376; Dargahi et al., 1392, abstract; Pourkiani and Taqavi, 1392, abstract).

As is clear in the definitions, conflict management is mentioned in organizational issues and our discussion is on society. Although there is a distinction between organization and government and it is not easy to generalize a discussion of organization to that of the government, due to the lack of a well-developed model of governmental conflicts on the one hand and the conventional







use of organizational conflict models for various social conflicts on the other, this generalization is not so unnatural and unscientific. In fact, it is a conventional method used in this article. It must also be acknowledged that, apart from organizations, conflict is a social reality and its management is a requisite for the leadership of society, although it may lead to a crisis and its harmful consequences for human societies.

The conflict process often has five stages, including: contexts, the recognition of conflict and behavioral changes, conflict occurrence, conflict resolution or its suppression and the consequences of conflict (Rezaeian, 1387, pp. 59-63; Najafbeygi, 1379, pp. 134-135). In this article the stage of conflict occurrence is being discussed.

#### 2. Factors of Conflict Occurrence in Society

Factors underlying conflict and discord in society include structural and human factors, which will be discussed in detail.

#### 2.1. Structural Factors

Structural factors are those that originate from the nature of organization and the way it is organized (Rezaeian, 1387, p. 44). In order to identify the contexts of discord and conflict in a community, knowing the structure of that community, its constituent components and the strengthening elements of those components are of particular significance. Some of these factors are:

#### 2.1.1. Dependence (Tribal System)

The structural system of some societies is tribal wherein certain prejudices are prevalent. The more these bonds play a role in the structure of society, the more they may contribute to the emergence of discord and conflict (Rezaeian, 1387, p. 45; Ghane', 1393, p. 40; Haghighi et al., 1380, p. 364)

#### 2.1.2. Different Ethnicities and Nationalities

As well as having positive functions, ethnic and religious diversity in society can be a source of discord, for each nation and tribe has its own accepted rituals, customs and values that may be in conflict with other ethnic values. In this case, if peaceful coexistence and preservation of ethnic values are not realized, society will face unrest (Ghazikhani, 1390, p. 36).



#### 2.1.3. The Size of Group and Population

The size or largeness of groups is one of the structural factors that can exacerbate the conflict. The larger the group, the greater the likelihood of conflict and discord (Robbins, 1374, vol. 2, p. 726), especially when we deal with a society, the number of people increases and the greater the number, the higher the percentage of conflict. Therefore, care must be taken that the way of resolving the conflict does not create a new conflict among other people.

#### 2.1.4. Common and Limited Resources

Conflict can occur whenever several individuals or groups want to share the use of certain resources. (Rezaeian, 1387, p. 45; Haghighi et al., 1380, p. 364). Equipment, spoils of war, etc. are among the things that are considered common resources.

#### 2.1.5. Hidden and Secret Groups

Not all members of society take steps toward the accepted values of that society. Those who are not in harmony with the community for any reason, come together for various reasons over time and form hidden groups. In fact, each group seeks to achieve its own interests and goals. The existence of such groups in society is a fact that should be acknowledged and the supervision of their activities should be the priority of conflict resolution (Ghazikhani, 1390, p. 37).

#### 2.1.6. Lack of Congruence Between the Role and The Person in Charge

"Role is a set of actions and behaviors that others expect the one who takes on the role to do as part of his duty" (Rezaeian, 1387, p. 19). There must be congruence between the role and the one who takes it on. If this congruence is not observed and the person in charge cannot perform his duties properly, this will lead to discord and tension. Therefore, community leaders must select the right people to delegate roles and positions. Obviously, the consequences of subordinates' mistakes are the responsibility of high-level managers and they must be held accountable.

#### 2.1.7. Change and Innovation

Change and innovation have ever been an integral part of human's social life. Simply put, change is the modification or disruption of the status quo in any





system and in management terminology, the move towards enhancing the organizational structure is called change (Najafbeygi, 1379, p. 208). The change and move towards enhancing the structure of society is a complicated issue and may even lead to failure. Nevertheless, making change is a necessity that must be put into effect in the light of the sustainability and prosperity of society.

#### 2.1.8. Migration

Migration is a phenomenon that inevitably has many social consequences, especially if done in groups. Introduction of new customs, differences in lifestyle, requests for housing and employment, emotions arising from being far from home and family, diversity of culture and behavioral customs, etc. are among the consequences of this social phenomenon (Ghazikhani, 1390, p. 39).

#### 2.2. Human Factors

Without considering human, society has no meaning. Love and hate, sorrow and joy are interwoven in human existence, and many behaviors are the product of these human factors. Among the human factors that arise from individual differences (Rezaeian, 1387, p. 44) are:

#### 2.2.1. Character

Character "is a set of relatively stable characteristic traits and unique qualities that form the identity of each person (Rezaeian, 1387, p. 21; Haghighi et al., 1380, p. 368). Every individual's character is rooted in his or her inheritance, environment, and learnings. For instance, (obsequious or hypocritical) people who always agree are affable and seemingly genuine people who maintain your reputation on the face of it, and often act approvingly toward others, but in truth, when away from people or in private, there is no sincerity and empathy in their actions. They do not fulfil their promises and may even take action against the other party. Such people often avoid conflict and evade confrontation by making unrealistic promises (Rezaeian, 1387, pp. 27-30).



#### 2.2.2. Emotions

God created man in such a way that he has different emotions. Love, hate, fear, affection, etc. are gifts that play roles in the evolution of human beings. If these emotions are used properly, they will guarantee the health and well-being of individuals and society, but if for any reason they deviate from the path of moderation, they may cause dissension among individuals and ultimately confront the society with disturbance and strife through their negative consequences. The conflict or discord arising from emotions is called "emotional conflict". Emotional conflicts dissipate people's energy and distract them from addressing priorities (Rezaeian, 1387, p. 11).

Thus, there is no escape from emotional dissension in society and it should be acknowledged as a social truth. A manager will be successful if he is able to provide the conditions for his subordinates to take the path of perfection and not deviate from the path of moderation. When a conflict occurs, he must be able to implement the best method to minimize damage. Consequently, recognizing human emotions and their motivations can help a manager select the most efficacious way to resolve the resulting conflict.

#### 2.2.3. Needs, Desires and Interests

Acquisition of wealth, attainment of power, enjoyment of status and high social position can be considered instances of this factor. Given the multitude of individuals' needs and reactions in society, which are different from each other, their role in the emergence of dissension should not be disregarded (Ghazikhani, 1390, p. 34).

#### 2.2.4. Hidden Expectations

Every so often people associate with a group, which is not out of truthfulness, and they covertly seek to achieve their own desires and goals, like someone who aspires to obtain a position by approaching the manager (Ghazikhani, 1390, p. 34).

#### 2.2.5. Unresolved Issues From the Past

Unresolved disputes from the past are the ashes of a fire that can provoke another conflict at any moment. Conflicts that seem to be settled should not be overlooked by managers. A large number of conflicts have roots in past disputes that must be resolved (Ghazikhani, 1390, p. 35).





### 3. Factors of Conflict During Imam Ali's (AS) Rule

When Imam Ali (AS) became the caliph, the society was encountering a series of deviations, heresies, and problems that had caused dissension in the society. The factors of conflict in the society of Amir al-Mu'minin's (AS) era are divided into two categories, which are as follows:

#### 3.1. Structural Factors

There are factors that originate from the nature of the group or society. Some of these divisive structural factors in the society of his era include:

#### 3.1.1. Natural Factors

Natural factors are among the controversial factors in Imam Ali's era. Living environment and climatic conditions have an undeniable role in the occurrence of conflict and this affects people's lives in society. Since the land of Egypt caused discord during Imam's time, the geography of Egypt must be taken into consideration. Egypt is one of the oldest and most famous regions in the world with an ancient civilization and historical background. It is located in northeast-ern Africa, bounded on the north by the Mediterranean Sea, on the east by the Levant (Shām) and the Red Sea, on the south by the Nubia region and Sudan, and on the west by Tripoli and Sahara. This land was conquered by Amr ibn As in 21 AH during the caliphate of Umar, and it became part of the territory of the Islamic government (Hamawi Baghdadi, 1995 BC, vol. 5, p. 137).

Abdullah ibn Hawalah al-Azdi explains one of the causes of conflict in Imam's era:

"When the people of the Levant were returning from the battle of Siffin, Mu'awiya called the Quraysh and the non-Quraysh to him and said: 'I have invited you for an important affair.' Amr ibn As said: 'I swear by God! You have invited us for the issues of the cities and what goes on in them. In those cities, governmental taxes and levies are high and there is a large population which matters to you. Now you have invited us and you want our opinion. So be determined. It is a good idea to conquer those cities; you will get honor and power, your enemies will be destroyed and your opponents will be humiliated'" (Thaqafi, 1353, vol. 1, pp. 270 - 287; Tabari, 1387, vol. 5, p. 97; Thaqafi, 1373, p. 137).



As can be understood from the words of Amr ibn As, Mu'awiya intended to conquer Egypt because it had great geographical value; good weather, a large population and consequently high taxes and levies. He wanted to use this against Imam. For this reason, Amr ibn As, using a large army, attacked Egypt where Muhammad ibn Abi Bakr was the agent, and Amr ibn As managed to defeat him and become the ruler of Egypt himself.

#### 3.1.2. Tribalism

Arabs are among the races ruled by tribal norms. In fact, it was the kinship zeal that brought them together. In this type of life, all the privileges were demanded for the tribe and each tribe endeavored to display its power, wealth and superiority over other tribes. Basra, Kufa and other Arab cities were arranged based on a tribal system.

When Amir al-Mu'minin (AS) became the caliph, Kufa had seven divisions, each headed by tribe chiefs. As Imam wrote in a letter to the seven chiefs: "but then, those before you perished, for they did not give people their right until they bought it (through bribery) and took them to the false path and they followed it" (Sharif al-Radhi, 1378, p. 359).

Ibn Abbas had gone to Kufa and to Imam in order to offer his condolences. Ibn Hadhrami entered Basra. The Azd tribe supported Ziad, and the tribes of Bani Tamim and Qays offered Ibn Hadhrami to occupy Dar al-Imara, and he accepted. Abulknoud says:

"When this news reached Imam, Shabath ibn Rib'ei said to Ali (AS): O Amir al-Mu'minin (AS)! Send a message to Bani Tamim tribe and invite them to your obedience. Do not let the people of Azd from Uman, who are far from you and have hatred of you in their hearts dominate them. One member of your tribe is superior to ten of them. At this time, Mikhnaf ibn Salim Azdi objected to him and said: It is your people who are vindictive and hypocritical and sin against God and oppose Amir al-Mu'minin (AS), but a close friend is one who obeys God and helps Amir al-Mu'minin (AS), that is my people and one of them is better than ten of your people who are at the service of Amir al-Mu'minin (AS). After these debates, Ali (AS) advised them to stop these words first and then sent A'yun and Jaria to them, and ultimately Imam's army gained victory" (Thaqafi, 1353, vol. 2, pp.





391-412; Tabari, 1387, vol. 5, p. 111; Thaqafi, 1373, p. 216).

Another example of the emergence of conflict, which is indicative of tribalism, can be seen at the time of the event of Hakamiyya (judgement) during Siffin battle (Thaqafi, 1353, vol. 2, pp. 533-539; Thaqafi, 1373, pp. 286-288).

#### 3.1.3. Population and Migration

Another factor in the emergence of conflict during Amir al-Mu'minin's (AS) era was population and migration, which led to ethnic and tribal diversity. The city of Kufa was founded in 17 AH by Sa'd ibn Abi Waqqas as the headquarters of the warriors of Islam (Ibn Khayyat, 1415, p. 76; Ibn Kathir, 1407, vol. 7, p. 74; Ibn Khaldun, 1408, vol. 2, p. 550). Determining the precise population of Kufa at the outset of its establishment is not an easy task, as each historian has suggested a number that differs from that of the other. Some have mentioned some forty thousand people (Hamawi Baghdadi, 1995, vol. 4, p. 491) and some others thirty thousand people (Hamawi Baghdadi, 1995, vol. 4, p. 491) while others have mentioned less. As a result, the population of Kufa increased with the expansion of the territory of the Islamic Empire.

Another factor that increased the population of Kufa was the Persians. In the battle of Madā'in, many Iranian prisoners were captured by the conquerors who brought them to Kufa and it was the most appropriate place for them (Mohammadja'fari, 1382, p. 136). Gradually, other people came to Kufa as well, and the tribal composition of Kufa became heterogeneous. Umar ibn Sa'd¹ first divided the inhabitants of Kufa into the Nazāri (northern Arabs) and the Yemeni (southern Arabs). The Nazāris settled in the western part and the Yemenis in the eastern part (Mohammadja'fari, 1382, p. 136). Sa'd² later divided Kufa into seven groups in consultation with the second caliph.

When Amir al-Mu'minin (AS) came to Kufa after the battle of Jamal in the year 36 AH, he maintained the same seven-tribe system, and only made changes and transfers within those seven groups. Imam's purpose of doing this was to change the external composition in order to eliminate or moderate the tribal power that had increased in one group.

In this new grouping, the greater number of Yemenis debilitated the tribal lead-

- 1. The person who did this was Sa'd ibn Abi Waqqas (Translator)
- 2. Sa'd ibn Abi Waqqas (Translator)





ership. Consequently, leaders with Islamic background replaced leaders appointed based on tribal criteria, such as Hujr ibn Adi, who replaced Ash'ath ibn Qays and was given the leadership of the Kinda tribe in the battle of Siffin. Malik al-Ashtar became the leader of a new clan group, consisting of Madhhij and Nakha'<sup>1</sup>. Adi ibn Hatam was supported by Imam and became the only leader of the Tey tribe in Kufa and participated in the battle of Siffin (Habibi, 1389, p. 160). In this way, Imam Ali (AS) confronted the traditions of the past. Another factor that increased the population of Kufa was the Mawalis (Mohammadja'fari, 1382, pp. 140-142).

As noted earlier, population as well as migration had created ethnic-tribal diversity in the society, which is itself a factor in the occurrence of conflicts. As a result, the society of Kufa at that time witnessed various people who had come there from different lands, and these migrations continued into Imam's era. The emigrants did not enjoy the same status as the Arabs, and during Imam Ali's (AS) time, the Arabs' dissatisfaction with the Mawalis increased, for instance:

Abu Ishaq Hamdani says: "two women came to Imam Ali (AS) in order to get their income from the treasury. One of them was an Arab and the other was one of the Mawalis. Amir al-Mu'minin gave each of them twenty Dirhams and some wheat. The Arab woman said: 'why did you make me equal with her?' Amir al-Mu'minin (AS) said: 'I do not see any difference between the children of Ishmaeil and Ishaq' (Thaqafi, 1353, vol. 1, p. 69; Thaqafi, 1373, p. 47). This complaining woman has been introduced as Imam's sister, that is, Ummi Hani, Abu Talib's daughter, to whom Amir al-Mu'minin paid twenty Dirhams. When Ummi Hani asked that woman how much he had given her and she was answered twenty Dirhams, she complained to Imam and Imam answered her" (Mufid, 1413, a, p. 151). There are other instances such as Ash'ath case (Thaqafi, 1353, vol. 2, p. 498 and Thaqafi, 1373, p. 267).

### 3.1.4. Change and Innovation

With the coming to power of Uthman, power was transferred from those who had believed in the Prophet (PBUH) earlier than others to the tribal leaders. In fact, power came to people from certain tribes who believed in tribal traditions, and

<sup>1.</sup> The correct names are Madhhij and Nakha', not Madhij and Nakha'ei as transcribed in the article (Translator)





this trend existed until Imam's time. When Amir al-Mu'minin (AS) became caliph, he came to Kufa after the battle of Jamal in 36 AH; he maintained the same system of seven tribes that already existed and only made changes and transfers in those seven groups, the details of which were discussed in the population section (Belazari, 1417, vol. 2, p. 235; Mohammadja'fari, 1382, p. 131).

As a result, in Imam's categorization, leaders who had a background in Islam, replaced the leaders who had come to power based on tribal criteria, such as Hujr ibn Adi, who replaced Ash'ath ibn Qays and was given the leadership of the Kinda tribe in the battle of Siffin. These people might have resented and wanted to strike Imam out of spite, such as Ash'ath ibn Qays who was purported to be greedy for leadership and positions or a hypocrite who sought to interfere in all matters that did not concern him or he did not know about. In fact, he was a meddler and in association with Mu'awiya (Zakeri, 1386, vol. 1, p. 553). A confirmation of Ash'ath's greed for leadership is that he went to Amir al-Mu'minin (AS) many times to gain a position (Majlesi, 1403, vol. 42, p. 233).

Ibn Abi al-Hadid also writes in his commentary on Nahj al-Balagha: Ash'ath was one of the hypocrites during Imam Ali's (AS) caliphate and his role among Amir al-Mu'minin's (AS) companions resembled that of Abdullah ibn Abi among the Prophet's (PBUH) companions. Each of them was the leader of a group of hypocrites in their own time. During Amir al-Mu'minin's (AS) era, whenever there was a betrayal or dispute, the source of it was considered to be Ash'ath ibn Qays Kindy (Majlesi, 1403, vol. 42, p. 233; Ibn Abi al-Hadid, 1404, vol. 1, p. 297; Ahmadi, 1426 AH, vol. 1, p. 224).

Therefore, after Imam became caliph, Ash'ath was removed from the leadership of the tribe and was replaced by Hujr ibn Ady. Ash'ath appealed to Amir al-Mu'minin (AS) for leadership, but he ignored his request. For this reason, Ash'ath took Mu'awiya's side and he even told his friends: I'd better join Mu'awiya. Historians regard him as one of the hypocrites who was likely to strike Imam at any moment, to the extent that in the battle of Siffin he struck serious blows to Imam and the Islamic community.



# **3.1.5.** Lack of Congruence Between the Role and the Person in Charge Among the criticisms leveled at Uthman was the removal of the Prophet's (PBUH)

companions from the helm of affairs and the appointment of people who were not qualified for the positions. As Ammar said to Uthman: "you have authorized idiots over us" (Ibn Abi Shayba, vol. 15, p. 221). Furthermore, Uthman summoned Hakam ibn Abi al-As - who was exiled during the Prophet's (PBUH) time and was not returned even by the two Shaikhs - to Medina and entrusted him with collecting the alms of the Khuzā'a tribe (Mas'oudi, 1409 AH, vol. 2, p. 334). Uthman later deposed Sa'd from the leadership of Kufa and replaced him with Walid ibn Uqba whereas Walid had the governorship of Rabi'a and Jazira on behalf of Umar (Tabari, 1387, vol. 4, p. 251). As a result, when Uthman sent his relatives who were known for their immorality and oppression, out to the states, they became superior to the people and a group of elders and nobles became discontented with Uthman and prepared the ground for the sedition. These people were active until Imam's rule, such as Mu'awiya who himself caused seditions, riots and several wars against Amir al-Mu'minin (AS). Imam confronted these people by replacing them with competent people.

#### 3.2. Human Factors

As it was mentioned earlier, society would have no meaning without considering human existence. Many behaviors are, therefore, the result of human variables. Some of the divisive factors in the society of Amir al-Mu'minin's (AS) time include:

#### 3.2.1. Character

Among Imam's companions, there were people who were apparently his companions, but at heart his opponents, such as Ash'ath ibn Qays, who was displeased with Imam. Purportedly, "he always had a spirit of protest and he himself was one of the factors in accepting the Hakamiyya" (Sharif al-Radhi, 1379, p. 230). In the battles of Siffin and Nahrawan, he sought to sabotage the affairs and add fuel to opposition fires against Amir al-Mu'minin (AS), and due to his hypocrisy, he tried to strike while disguised as a friend (Manqari, 1382, p. 480; Ibn Abi al-Hadid, 1404 AH, Vol. 2, pp. 214-216). Therefore, if Ash'ath had not quarreled with Imam in the battle of Siffin about the Hakamiyya and judgment (Manqari, 1382, pp. 499-500; Manqari, 1370, pp. 688-690), the battle of Nahrawan would have not taken place, and





perhaps Imam would have gone to the Levant (Shām) with the Kharijites and captured it, but Ash'ath disrupted the state of affairs, so that the Kharijites stood up to Amir al-Mu'minin (AS).

#### 3.2.2. Emotions

Recognizing emotional motivation can help a leader select the best way to resolve conflicts. Some cases of this factor during Imam's era are as follows:

- a. On Laylat al-Harir (the night of clamor) in Siffin, Ash'ath made a speech among his companions that arose from his emotions and feelings and caused discord among the companions. Consequently, some demanded peace and some demanded that war continued and did not attend to Imam's words.
- b. Another area of conflict during Amir al-Mu'minin's era, which indicates individuals' emotions, was the vengeance for the murder of the third Caliph, Uthman, which was raised in different ways and by different individuals. This led to wars such as Jamal and Siffin. Here are some instances:
- One of those who demanded Uthman's revenge was Mu'awiya ibn Abi Sufyan who sought to explain this to Imam with different expressions and through different people and to draw the attention of those around him to this issue (Thaqafi, 1353, vol. 2, pp. 445-447 and pp. 489- 491; Tabari, 1387, vol. 4, p. 562; Thaqafi, 1373, p. 241; Tabari, 1375, vol. 6, p. 2500; Ibn A'tham, 1411, vol. 2, p. 496; Mas'oudi, 1409, vol. 2, p. 372).
- Among other people who provoked Uthman's vengeance were the leaders of Nakithin (Oath-Breakers). Ammar approached Aisha's place in the battle of Jamal and shouted, "what is your intention of the war?" She said: "Uthman's revenge" (Mas'oudi, 1409, vol. 2, pp. 362-365; Mas'oudi, 1374, vol. 1, pp. 719-722; Ya'qoubi, N.D., vol. 2, p. 182; Ya'qoubi, 1371, vol. 2, p. 80).
- -Another revenge seeker for Uthman was the first Caliph's son, whom Imam Ali (AS) called in the battle of Siffin and said: "O Umar's son! Damn you! Why did you come to fight with me?! By God, if your father was alive, he would not fight against me. He said: "I have come to seek vengeance for Uthman's murder" (Ya'qoubi, N.D., vol. 2, p. 380; Ya'qoubi, 1371, vol. 1, p. 738), whereas they had used Uthman's revenge as an excuse. Eventually, Imam gave them answers according to their words.

44

#### 3.2.3. Needs, Desires and Interests

After Uthman's murder, Talha and Zubair coveted the caliphate, but with the election of Imam by the people, their hopes turned to despair. Yet, they expected to have a position in Imam's government due to their social status and jihadi background in the Prophet's battles; so much so that while pledging allegiance to Imam, they laid down the following condition: "we will pledge allegiance to you, provided that you let us partake in the caliphate." Imam said: "no! you can only help me face the obstacles and difficulties of the caliphate" (Sharif al-Radhi, 1386, p. 807). For some reason, he rejected their request, namely the rule of the Levant for Zubair and Iraq for Talha. This, too, lead to conflict in the society, and when Imam declined their requests, they caused the battle of Jamal to break out.

#### 3.2.4. Hidden Expectations

A clear example of the hidden expectations is Talha and Zubair's association with Amir al-Mu'minin (AS) who sought to acquire the rule of Basra and Kufa. When these two did not get what they wanted, they tried to urge Imam and ask for their hidden expectations by disturbing the atmosphere of the society. However, when Imam rejected their request, they joined Aisha, the Umayyads and Imam's opponents in Mecca, prepared the ground for the battle of Jamal, and set out for Basra.

#### 3.2.5. Unresolved Issues From the Past

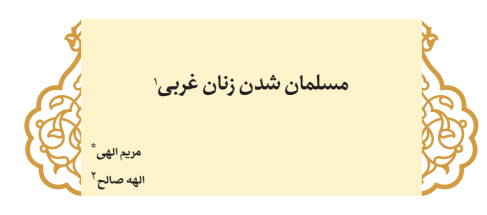
Among the issues that had occurred in the past, but were not completely resolved and caused discord, were the dissensions arising from Hakamiyya. For example, Numair ibn Ansi<sup>1</sup> says: "Imam Ali (AS) passed by a throng from the tribe of Hamdan. A group of them walked past Imam and said: "you killed innocent Muslims, you acted with hypocrisy regarding the command of God and opted for Hakamiyya, and ruled men in the religion of God, while there is no judgement except that of God." Imam replied: "God's judgment is on your neck. Who is the one who forbids the most vicious people from staining my beard with my head's blood? I will not die, but I will be killed" (Thaqafi, 1353, vol. 1, p. 29; Thaqafi, 1373, p. 37).



<sup>1.</sup> The correct name is Ansi, not Absi as transcribed in the article (Translator)



Another example is the Kharijite movement which caused unrest in the society of that time. After talking with them, Imam inevitably went to war with the Kharijites. Had this dispute been resolved at the time of Hakamiyya, it would not have caused any disagreements or conflicts.



### چکیده

کتاب «شیوه ی مسلمانی» از مجموعه کتاب های فرهنگ ذهن و جامعه (کتاب های جامعة الزهرا در حیطه ی انسان شناسی روانشناختی) می باشد. کتاب در سه بخش با نام های «تغییر آیین فردی» «دنیای شخصی» و «تقابل ها» نگاشته شده است. آنا منسون مک گینتی، نویسنده ی کتاب، بانوی سوئدی الاصل دارای مدرک دکترای قوم شناسی اروپااز دانشگاه لوند سوئد می باشد. او دانشیار جغرافیا و مطالعات زنان و جنسیت است. وی در این کتاب با دیدگاه روان شناختی انسان شناسی، به بررسی چند بانوی آمریکایی و سوئدی که به اسلام تغییر آیین داده اند می پردازد و بابررسی زمینه های شخصی، اجتماعی و سیاسی، شکلگیری هویت و جغرافیای مسلمانان در غرب رابررسی می کند. آنگونه که نویسنده می گوید: «هدف اصلی این کتاب، تحلیل خودسازی، تحول و همچنین تداوم «خویشتن» در پرتوی تخصیص یک اعتقاد دینی و تطبیق آن با زندگی شخصی و برقراری ارتباط این هویت تغییریافته با دنیای اطراف است».

این نوشتار، ترجمه ی فصل اول «تغییر آیین و شکل گیری هویت» کتاب اصلی است. در این فصل، به فرایند مفهوم سازی و الگوهای شخصی پرداخته می شود.

كليدواژگان: هويت، آيين فردى، الگوى شخصى، بانوان غربى، مسلمان شدن

۱. ترجمه بخش اول فصل اول و دوم (۳۲-۳) از کتاب Conversions to Islam, Anna Mansson McGinty

<sup>\*.</sup> دانش آموخته سطح ۲ جامعة الزهراء ١٠٠٠ كارشناسي زبان و ادبيات انگليسي

دكترى آموزش زبان انگليسى، مدرس گروه زبان انگليسى جامعة المصطفى العالميه.
 Elahehsaleh9@gmail.com



# فصل اول: تغییر آیین و شکلگیری هویت

من هنوز با دوستان دوران دبیرستانم در ارتباط هستم. سالی یکبار با آنها حرف می زنم. آنها می گویند: «هنوز مسلمانی؟ بچه هایت را مسلمان تربیت می کنی؟» می دانی، آنها فکر می کنند که این نوعی مد روز است و هر لحظه ممکن است از سر من بیافتد (خنده). در آمریکا، شاید هم در سوئد، همه با افراد مذهبی مشکل دارند. افراد غیرمذهبی واقعاً نمی توانند درک کنند چگونه یک فرد زرنگ و باهوش می تواند مسلمان شود. حتی مادر من که تمام عمرش را در جستجوی حقیقت بود و در نهایت به این نتیجه رسید که هیچ حقیقتی وجود ندارد. او دلیل گرویدن من به اسلام را درک نمی کند. مردم اینجا مسلمان شدن را نشانهی ضعف یا ناتوانی می دانند، به ویژه برای یک زن باهوش. «چرا اسلام؟»... من همین حرف را ازبانوان مصری نیز می شنوم، چرا همیشه وقتی در مورد اسلام صحبت می کنیم، باید درباره ی روسری حرف بزنیم؟ چرا باید تکه ای پارچه را روی سرم بگذارم؟ مگر احمقم؟ این اصلاً ارزش بودث کردن ندارد! اگر درون فرد تغییر نکند، پوشش او چه اهمیتی دارد؟ (مریم)

آنچه در زندگی برای من دشوار است این است که از زمانی که پوشیه می زنم، برخی از من ایراد می گیرند و انتقاد می کنند. برایم سخت است که ببینم بقیه به سلامت عقل من شک می کنند. شما نمی توانید هم زمان هم روشن فکر و هم باهوش و مسلمان باشید. اکثر سوئدی ها چنین ترکیبی را نمی پذیرند. اگر من به عنوان یک بانوی سوئدی تصمیم بگیرم مسلمان شوم، به نظر آنها باید تا حدی احمق باشم. (ماریانا)

ناامیدی و دلسردی مریم (اهل ایالات متحده) و ماریانا (اهل سوئد) ناشی از این است که به عنوان یک بانوی غربی نومسلمان، از جانب دیگران مورد سوء قضاوت و سوء تفاهم واقع می شوند. آنها احساس می کنند بین شخصیت شان و کلیشه های منفی ای که بسیاری از آمریکایی ها و سوئدی ها به طور کلی از افراد مذهبی و به ویژه از زنان مسلمان دارند، شکاف ناراحت کننده ای وجود دارد. آنها می خواهند آنگونه که هستند ارزیابی شوند و جدی گرفته شوند. هریک از آنها، تغییر آیین خود را به عنوان یک تحول عاطفی و فکری در زندگی می دانند، نه به عنوان جبران ضعف یا رد عقلانیت.

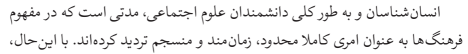
من نگارش این کتاب را با مصاحبه با برخی از بانوان سوئدی و آمریکایی نومسلمان شروع کردم. به هویت و زندگی آنها به عنوان مسلمان و آنچه از نظر آنها در باور اسلامی جذاب





بود، علاقه مند بودم. آنها در مورد تجربیات خاصی صحبت کردند که مملو از مفاهیم عاطفی و وجودی بودند؛ از جمله دیدن رویا، جدایی و یا سفر به مکانهای خارجی؛ تجربیاتی که نیاز به ارتباط معنوی و شیفتگی نسبت به شیوه دیگری از زندگی را به وجود می آورد. بسیاری از آنها درباره ی روند طولانی تفکر، مطالعه، بحث و گفتگو و تلاش آهسته برای آنچه که برایشان یک جهان بینی جدید و متفاوت بود، با من به گفتگو پرداختند. تغییر آیین به این معنا، نوعی دگرگونی آهسته و تدریجی است. روایات این بانوان و دیگران، حاکی از میل به تغییر در نفس است و باعث می شود با گذشت زمان، اعتقادات مذهبی برای این اشخاص معنایی برجسته و منحصر به فرد بیابد.

چه در محیطهای دانشگاهی و چه غیر دانشگاهی، هرگاه در مورد تحقیقاتم صحبت می کنم، بسیاری از افراد ابراز شک و تردید کرده و از این امر تعجب می کنند که چگونه بانوان غربی می توانند آزادانه به اسلام، دینی که غالباً با ظلم و ستم به زنان همراه است، روی بیاورند. به طور کلی، اسلام به یک موضوع مورد مطالبه تبدیل شده، به طور گستره مورد بحث قرار گرفته و احساسات زیادی را برانگیخته است. ظاهراً همه در مورد آن صاحب نظر هستند. حضور اسلام در غرب قابل لمس است، زیرا این دین، سریعترین دین در حال گسترش در اروپا و ایالات متحده است. مسلمانان از منزوی بودن به دور هستند. دوگانگی و تعارض موجود بین «غرب» و «اسلام» در زندگی روزمره برخی افراد بی اساس و سوال برانگیز است، هرچند، هم زمان به لحاظ سیاسی از آن برای تقویت اختلافات بین «ما» و «آنها» استفاده می شود. در حالیکه رسانه ها بارها اسلام را به عنوان تهدیدی برای اندیشه های «غربی» مطرح مي كنند، برخى از غربي ها با تحقيق و بررسي خود را متعهد به باور اسلامي مي دانند و آن را راهی برای حمایت از اندیشه های مربوط به هم بستگی، خانواده، عدالت اجتماعی و صلح می یابند. با توجه به این موضوع، و به ویژه پس از حملات تروریستی در ۱۱ سپتامبر ۲۰۰۱، تجربیات و روایات افرادی همچون بانوان نومسلمان که منعکسکننده ی تفاوت های جزیی است، دارای اهمیت بسیار زیادی است؛ روایاتی که هم چنین حاکی از تمایزهایی هستند که ظاهراً با جهان بینی ها و اندیشه های فرهنگی دیگر ناسازگارند.







بارها با اخبار و گزارشهای چگونگی گرفتار شدن افراد، به عنوان مثال جوانان مهاجر، بین دو فرهنگ روبرو می شویم. فرد، بین دو اعتقاد و دیدگاه فرهنگی متفاوت، دوگانگی در وفاداری و کشمکشهای درونی را تجربه می کند، هرچند فرهنگ ها یا تمدنها به خودی خود با هم درگیری ندارند. افراد نومسلمان کشمکشهایی را با اعضای خانواده و برخوردهای ناخوشایندی را با دنیای اطراف تجربه می کنند، اما از نظر احساس خودشان، به عنوان مسلمان سوئدی یا مسلمان آمریکایی، درک مهم دیگری از اندیشههای متفاوت فرهنگی و مذهبی، که به همان اندازه مهم است، در روایتگری هایشان به چشم می خورد؛ درکی که شایسته توجه ماست. اگرچه فرایند مفهوم سازی و انعکاس آن در ذهن که بعدا به آن پرداخته می شود \_ به طور جدی با مفهوم فرهنگ به عنوان امری خارج از ذهن افراد در تقابل است، بانوان نومسلمان فرهنگ قدیم و جدید را با هم تطبیق می دهند و اسلام را به عنوان فرهنگ خوبش برمی گزینند.

هم چنین با نگاهی به گذشته و تجربیات زندگی خود، ممکن است دلایل نامشهود بیش تری برای علاقه ام به اسلام در غرب وجود داشته باشد. اولین کلاسهایی که به عنوان دانشجوی کارشناسی در آن شرکت کردم، درباره تاریخ و علم دین بود. حتی اگر مسائل مذهبی، بخشی ضروری در زندگی یا هویت شخصی من نباشند، معمولاً مجذوب سوالات وجودی در مورد جنبههای معنوی احساس افراد نسبت به خود و نقش و تأثیر آن جنبههای معنوی بر زندگی روزمره آنها می شوم.

اولین مواجههی شخصی و تجربهی من درمورد اسلام و مسلمانان در سرزمینی بین دو رود، دجله و فرات اتفاق افتاد. در چهارده سالگی به همراه والدین و خواهرم در فرودگاه بغداد پیاده شدیم. این آغاز سفری یک ساله به عراق بود. به خوبی هوای گرم و خشک و صدای پیچش باد میان برگهای درخت خرما را هنگام خروج از هواپیما به یاد می آورم. شبی تاریک بود، با آسمانی صاف و پر ستاره و یک هلال ماه. هم چنین به یاد دارم که صبح روز بعد، زود از خواب برخاستم. با شنیدن صدا از منارهی مجاور تاحدی گیج شده بودم کجا هستم. بدون شک دنیای دیگری بود که در عنفوان جوانی با آن روبرو شدم. خیلی این دنیا، با بازار، مغازه های اطراف و نانوایی نزدیک محل زندگی مان، سربازان روی پشت بام ها و راه رفتن در حوضچهی آب، بخشی از زندگی روزمره ی من شدند. در مدرسه ی بین المللی بغداد







دوستانی پیدا کردم، به خصوص دو دوست خوب، آسیه از ترکیه و سومرا از پاکستان. آنها از دو منطقه ی متفاوتی بودند که بارها از آن به عنوان «جهان اسلام» یاد می شود و رویکردهای متفاوتی نسبت به اسلام داشتند. علاوه بر گفت وگوهای نوجوانان در مورد گروههای پاپ و پسران، گهگاهی در مورد دین هم صحبت می کردیم، به ویژه من و سومرا. آسیه از خانواده ای سکولار بود، که درآن، دین بخش جدایی ناپذیر زندگی نبود، در حالی که سومرا، که پوشیه می زد و ساده لباس می پوشید، یک مسلمان اهل عمل بود؛ چرا که در یک خانواده ی کاملا مذهبی رشد یافته بود. برای مثال، به یاد دارم که پدرش به او اجازه نداد که با من و برخی از دیگر خانوادههای سوئدی در جشن تولد لوسیا شرکت کند. در همین زمان بود که عقاید و باورهایم -که از دیدگاه شخص دیگری دیده می شد \_ در محیطی مذهبی شکل گرفت. به ایره این نکته اشاره می کنم؛ چرا که آن سال، به اعتقاد من، به شکلهای مختلفی روی من تأثیر گذاشت و اکنون که در حال مطالعه روی علایق تحقیقاتی ام هستم، (تاثیر) این تجربه بر داستان بازسازی شده ی زندگی خودم نمایان است. اغلب این سوال را می پرسم که چرا تصمیم گرفتم در مورد مسلمان شدن مطالعه کنم، و معتقدم که دقیقاً مانند همین مسئله ی تعییر آبین، عوامل مختلفی در این امر دخیل هستند، که برخی از آن ها آسان تر از بقیه اند.

# تغيير و تداوم خويشتن

تغییر آیین سوالات عمیقی را در مورد «خویشتن» ایجاد میکند؛ آگاهی را افزایش می دهد و باعث می شود شخص در مورد اینکه چه کسی است، چه کسی بوده و به کدام سمت در حال حرکت است، تفکرکند. این مساله مورد علاقه ی عموم مردم و دانش مندان است، زیرا باعث ایجاد مسایل و مشکلات اساسی در مورد تأمّلات انسان بر معنای زندگی و ارتباط آن ها با حوزه ی متافیزیکی می شود. برای من به عنوان یک انسان شناس ا، پدیده ی تغییر مذهب، باعث ایجاد سؤالات اساسی در مورد هویت و چگونگی احساس تغییر در زندگی انسان ها می شود. انسان ها چگونه تغییر می کنند؟ واقعاً چه چیزی در درون آنها رخ می دهد؟ این می شود. انسان ها چگونه تغییر می ویت برخی از بانوان نومسلمان و معنای شخصی مسلمان شدن است. هدف اصلی این کتاب، تحلیل خودسازی، تحول و هم چنین تداوم «خویشتن» در



1. anthropology



پرتوی تخصیص یک اعتقاد دینی و تطبیق آن با زندگی شخصی و برقراری ارتباط این هویت تغییریافته با دنیای اطراف است.

لازم به ذکر است که این اثر به عنوان یک مطالعه ی انسان شناسی، تغییر آیین را از منظر دینی بررسی نمی کند؛ بلکه به عنوان یک پدیده ی شناختی و فرهنگی به آن می پردازد؛ هرچند هدف این اثر این است که از لحاظ پدیده شناختی به تجربه ی نومسلمانان نزدیک شود. این کتاب در اصل راجع به عقاید مختلف اسلامی یا اسلام به عنوان یک نظام دینی نیست، بلکه در مورد افراد خاصی است که این دین را در آغوش می گیرند، کسانی که در مورد اسلام صحبت می کنند و از راه های گوناگون آن را درک می نمایند. این امر مستلزم فرایند مفهوم سازی ۲ است.

اخیراً در یک مجموعه ی انسان شناسی در مورد تغییر آیین (باکسر و گلیزر ۲۰۰۳)، چندین مورد مطالعاتی ممتاز راجع به قوم نگاری  $^{4}$  ارائه شده است؛ اما هیچ کدام از آن ها تغییر آیین به اسلام را بررسی نمی کند. همان طور که لوئیس آر. رامبو (۲۰۰۳) $^{0}$ ، یکی از روان شناسان دین  $^{2}$ ، در ادامه ی سخنان خود خاطرنشان می کند، به ویژه با افزایش تعداد مسلمانان در سراسر جهان و اوضاع سیاسی پس از ۱۱ سپتامبر ۲۰۰۱، کارهای بیش تری در این زمینه باید انجام شود. در حالی که تحقیقات گسترده ای در مورد مسلمانان در غرب انجام شده است، به طور کلی، کم تر مطالعاتی در مورد تغییر آیین به اسلام در علوم اجتماعی شکل گرفته است. دو مطالعه که از دیدگاه تاریخی نگاشته شده است، تغییر آیین به اسلام در دوره قرون وسطایی (بولیت ۱۹۷۹) و تغییر آیین به اسلام (لوتزیون ۱۹۷۹) است، که دومی بر روی سایر زمینه های جغرافیایی غیر از غرب متمرکز است. در مقابل، لری پستون که یک پژوه شگر مذه بی است، قصد دارد تا این فقدان را در کتاب خود با نام دعوت به

- 1. Anthropological study
- 2. Meaning making
- 3. Buckser and Glazier
- 4. ethnography
- 5. Lewis R. Rambo
- 6. psychologist of religion
- 7. Conversion to Islam in the Medieval Period (Billiet 1979))
- 8. Conversion to Islam (Levtzion 1979)
- 9. Larry Poston





اسلام در غرب: فعالیت مبلغین مسلمان و موج گرایش به اسلام ۱٬ برطرف کند (۱۹۹۲). کار او یک تحلیل دقیق و جالب از کتاب دعوت ۲ و فعالیت مبلغین مسلمانان در غرب ارائه می دهد. اما بحث او دربارهی شهادت و گواهی نومسلمانان آمریکایی و اروپایی، براساس پرسش نامه ها و شهادت هایی که در مجلات مختلف اسلامی منتشر شده است، از جامعیت کم تری برخوردار است. از دیگر مطالعات جدید درباره بانوان آمریکایی نومسلمان، که آن هم براساس پرسش نامه است، کتاب کارول ار. انوی ۳ با نام دخترانِ یک مسیر دیگر: سرگذشت زنان آمریکایی که اسلام را پذیرفته اند ۲ (۱۹۹۶، هم چنین ۱۹۹۸)، می باشد. با استفاده از نظر سنجی ها، هر دو مطالعه بر شباهت های کلی بین روایت گری ها و گرایش ها و موضوعات کلی تمرکز دارند، که برخی از آن ها در مطالب تحقیق من قابل تشخیص هستند. در مقابل، مطالعات علی کوسه ۱۹۹۶) مبتنی بر مصاحبه با افراد نومسلمانی است که اصالتا انگلیسی هستند، اما مانند مطالعات ذکرشده در بالا، تمرکز وی بر عوامل اصلی دخیل در تغییر آیین آن ها و چرایی انتخاب اسلام نیست. هیچ یک از مطالعات، تحلیل عمیقی از تجربیات ذهنی تغییر آیین و فرآیندهای پیچیده ی شکل گیری هویت ناشی از تغییر آیین این و فرآیندهای پیچیده ی شکل گیری هویت ناشی از تغییر آیین آیین و فرآیندهای پیچیده ی شکل گیری هویت ناشی از تغییر آیین آیین آیین و فرآیندهای پیچیده ی شکل گیری هویت ناشی از تغییر آیین آیین آیین و فرآیندهای پیچیده ی شکل گیری هویت ناشی از تغییر آیین آیین آیین و فرآیندهای پیچیده ی شکل گیری هویت ناشی از تغییر آیین آیین آیین و فرآیندهای پیچیده ی شکل گیری هویت ناشی از تغییر آیین آیین آیین آیین و فرآیندهای پیچیده ی شکل گیری هویت ناشی از تغییر آیین آیین و فرآیندهای پیچیده ی شده به بین از آیا و بیند از آیا و بین و فرآیندهای پیچیده ی شده به به بین از آیا و بیند و بین و فرآیندهای پیچیده و بین و بین و بین و بیند و بین و بیند و بین و بیند و بیند و بین و بین و بین و بین و بیند و بین و بیند و بین و بیند و بین و بیند و بیند و بین و بیند و بیند

تجربیات نومسلمانان، نشانگر تحول خویشتن است که شخصاً و در اجتماع به رسمیت شناخته شده است. درونی کردن یک نظام اعتقادی مذهبی، تغییرات عمده ای را در واقعیت ذهنی فرد ایجاد می کند، اما در همان فرایند، فرد به طور هم زمان حس قوی تداوم را حفظ می نماید. مردم می کوشند تا در همه ی تغییرات عمده و خلاهای زندگی خود انسجام ایجاد کنند تا به زندگی معنی دهند. این مسأله، به برخی از سؤالات اساسی اشاره دارد. چه عواملی باعث تغییر آیین می شوند و چه چیزی مختصات یک اعتقاد مذهبی را مشخص می کند؟ مردم چگونه می توانند اندیشه های متنوع فرهنگی و مذهبی و هم چنین شکاف در

<sup>5.</sup> Ali Ko''se's



<sup>1.</sup> Islamic Da'wah in the West: Muslim Missionary Activity and the Dynamics of Conversion to Islam (1992)

<sup>2.</sup> da'wah

<sup>3.</sup> Carol Anway

Daughters of Another Path: Experiences of American Women Choosing Islam (1996, see also 1998)



جهان بینی را درککنند؟ چه مسالهای تحول را متمایز میکند و چگونه می توانیم تجربه ی هم زمان تداوم خویشتن را توضیح دهیم؟ دقیقاً چگونه خویشتن یک فرد، متحول می شود و چگونه انسجام چند پیام فرهنگی متمایز را سازمان دهی میکند؟

من در طول کتاب، بر هویت سازی که یک فرایند خرد به حساب می آید، بیش از فرآیندهای کلان و زمینه های اجتماعی که بزرگ تر هستند، تاکید می کنم. مهم تر از همه، داستان های زندگی بانوان نشانگر شیوه های گوناگون مسلمان شدن آن هاو غنای خاص نظام دینی می باشد. با تحلیل تغییر آیین به عنوان یک فرآیند فرهنگی ـ روانی، توضیح خواهم داد که چگونه یک نومسلمان اندیشه ها و نمودهای مختلف را در «دنیای شخصی» مختص به خود تطبیق می دهد و آن ها را با هم هماهنگ می کند. روایت گری های آن ها، تقابل بین نمودهای عمومی و دغدغه های فردی رانه فقط در زمینه ی مرتبط به اسلام ـ بلکه در زمینه های مرتبط با مسائل جنسیتی و دیگر اندیشه های اجتماعی و سیاسی، روشن می سازد. به اعتقاد من، این مسائل مرتبط با روان شناختی گفتمان ها، مستحق توجه بیش تری از جانب انسان شناسان است و ما خود گنجانیده اند؟ هرکدام از آن ها چه برداشتی از اسلام دارند؟ کدام احساسات و خاطرات به تجربه ی تغییر آیین مربوط می شوند؟ ایدئولوژی ها و پیام ها و نمادهای فرهنگی چگونه معنا می به تجربه ی تغییر آیین مربوط می شوند؟ ایدئولوژی ها و پیام ها و نمادهای فرهنگی چگونه معنا می می توان حس به هم پیوستگی و انسجام را با وجود مسائل خاص می می یابند؟ با چه روش هایی می توان حس به هم پیوستگی و انسجام را با وجود مسائل خاص موجود در گفتمان های متعدد و به ظاهر ناسازگار توضیح داد؟

این مطالعه با تکیه بر یکی از اندیشه های اصلی در انسان شناسی روان شناختی ۲ مبنی بر نهادینه سازی فرهنگی ۳، نشان می دهد که با توجه به این که هر شخص معنایی را به گفتمان ها و احساسات نهادینه شده در آن ها اختصاص می دهد، چگونه یک فرد می تواند از این مساله که چرا و چگونه برخی گفتمان ها و نظام های اندیشه ورزی، نیروی ایدئولوژیکی نیرومندی کسب می کنند و چرا برخی ساختاها بازتولید می شوند، درک بهتری داشته باشد (رجوع شود به استراوس و کوین ۱۹۹۷) ۴. به بیان نومسلمان ها، تمایل به ایجاد تغییر در خویشتن، نه تنها



<sup>1.</sup> self-continuity

<sup>2.</sup> psychological anthropology

<sup>3.</sup> internalization of culture

<sup>4.</sup> Strauss and Quinn



به خواسته های شخصی، بلکه به یک تفسیر انتقادی از اندیشه های استدلالی پیرامون خود اشاره دارد. بنابراین، من به همراه دیگر انسان شناسان روان شناختی ابیان می کنم که با تصدیق یک بعد روان شناختی در مطالعه ی فرهنگی، می توان درک جامع تری از تنوع فرهنگی، تغییر و بازتولید بدست آورد. این امر ما را ملزم می کند که به حوزه ای که غالباً مورد غفلت واقع شده \_ یعنی حس تزلزل نسبت به خود  $^{7}$  \_ توجه داشته باشیم.

# مفهوم سازى

اگرچه مسلمان شدن در یک محیط خاص فرهنگی - اجتماعی تجربه می شود و در همان مکان هم ظهور پیدا می کند، همواره سرشار از تجربیات و خاطرات ویژه ای است بانوان به راحتی تحت تاثیر روابط متقابل قرار نمی گیرند و زیر بار به فعلیت رساندن نظرات خاصی که به آن ها نسبت داده می شود، نمی روند. آن ها نمودها، گروه ها و افراد اطراف خود، از جمله خود من، را درگیرمی کنند (رجوع شود به لینگرا ۲۰۰۰) ۳. تعامل آن ها با من (مصاحبه ها) نه تنها آن ها را وادار کرد تا تجربه را در قالب کلام بیان کرده و دلیل تغییرآیین خود را درک کنند، بلکه مرا نیز وادار کرد که به مفهوم اظهارات آن ها و مفهومی که نومسلمانان، هم چنین من، برای مقولاتی چون سوئدی و مسلمان تعیین می کنند، بیندیشم. در طول مطالعه بر یک جنبه ی مقولاتی چون سوئدی و مسلمان تعیین می کنند، بیندیشم. در طول مطالعه بر یک جنبه ی اساسی تأکید می شود: جنبه ی عمل، که در روند مفهوم سازی بسیار مشهود است، در تعامل بین حوزه ی شناخت و احساس و حوزه ی گفتمان ها اتفاق می افتد. در بحث های مرتبط با روایت گری ها، این ویژگی «عمل» توسط خویشتن، با عناوینی چون «گذار» (قسمت اول)، با روایت گری ها، این ویژگی «عمل» توسط خویشتن، با عناوینی چون «گذار» (قسمت اول)، «الگوهای شخصی» (قسمت دوم) و «اثر چرخشی معنا» (قسمت سوم) مطرح می شود.

لینگر (۲۰۰۵) در اثر اخیر خود، انسان شناسان را ترغیب می کند که با دقت به همه ی جوانب الگوی شخصی که زیربنای کار آن هاست بیاندیشند و به پیامدهای این الگوی شخصی بر فرضیات راجع به مفهوم و هویت فکر کنند. رویکرد نظری الگوهای شخصی که در این کتاب مورد بررسی قرارگرفته است، مبتنی بر یک الگوی خاص از خویشتن است که بر خود آگاهی بانوان، یعنی آگاهی انعکاس یافته از خود شخص، از عوامل و از روابط



<sup>1.</sup> psychological anthropologist

<sup>3.</sup> Linger



<sup>2.</sup> the reflective sense of self

ـال اول ـ شماره اول ـ بهار و تابستان ۱۰**۱** 

فعال آنها با دیگر گروههای موجود تأکید میکند (ر.ک. کوهن ۱۹۹۴؛ لینگر ۲۰۰۱، ۲۰۰۵؛ ساكفلد ۱۹۹۹ دفاع از يك ديدگاه مشابه به اين معنا نيست كه فرد، خويشتن را مستقل می پندارد. بدون شک، خویشتن یا همان فردیت شخص، امری اجتماعی و فرهنگی است، امانه به عنوان موضوعي منفعل در جامعه و فرهنگ. اين، افراد هستند كه مفهوم سازي، يا به تعبير آنتوني کوهن، «جهانسازي» مي کنند، تا جهان خارج را براي خودشان از طريق «درک و تفسيرخويش» بسازند (كوهن ۱۹۹۴: ۱۱۵). اين كتاب، از اين امر كه چگونه بانوان، مفهوم شخصی را بریک اعتقاد دینی حمل میکنند و آن را شخصی سازی می نمایند، نمونه هایی ارائه می دهد (ابیه سکره ۱۹۸۱، استرومبرگ ۱۹۹۳)۲. شخص نومسلمان در تلاش است تا با به کارگیری و تطبیق نمودهای متنوع و گاه به ظاهرغیرقابل انعطاف، جایگاه خود را در جهان درککند. در طول فرایند تغییر آیین، بانوان (مفاهیم) قدیمی و جدید را با هم هماهنگ می کنند که این امر منعکس کننده ی فرایند مفهوم سازی است. این عامل و مساله ی انعکاس را نباید نادیده گرفت، زیرا برای پذیرش پیامهای گوناگون و بازنمایی خویشتن و

## الگوهاي شخصي

تأمل و تحول هستند.

الگوی پیشنهادی شخص و همچنین این فرض که فرهنگ به طور یکسان در نمودهای عمومی و ذهنی منعکس نمی شود، مستلزم سنجش تحلیلی ساختارهای درونی است که شخص از طریق آن ها، گفتمان ها را درونی و درک می کند.

گفتگو راجع به آن ها و در عین حال، احساس قدری انسجام، این دو مساله مورد نیاز هستند.

در نتیجه، نه احساس خویشتن و نه مفهوم، هیچکدام ثابت نیستند؛ بلکه هر دو هدفی برای

نکته اصلی که می خواهم در این کتاب بیان کنم این است که الگوهای شخصی، سبب تغییر آیین می شوند و آن را سازماندهی می کنند. در درجهی اول، گفتمان های غالب، زبان یا ساختارهای اجتماعی نیستند که باعث تغییر آیین می شوند و آن را هدایت می کنند؛ بلکه بیش تر، اعتقادات شخصی خاص، کاوش ها و خواسته ها، موجب آن می شوند. اسلام برای بانوان جذاب است؛ زیرا اندیشه های مذهبی، برخی نیازها و تفکرات موجود را مورد خطاب



<sup>1.</sup> Cohen; Linger, Sökefeld

<sup>2.</sup> Obeyesekere, Stromberg



قرار می دهد (رجوع کنید به ساکس نوریس ۲۰۰۳)۱. بازشناسی شناختی۲، موجب این گام به سوی ناشناخته ها می شود، که بعداً به آن خواهم پرداخت.

بنابراین منظور از الگوهای شخصی چیست؟ با توجه به مطالعات انسان شناسان روانشناسی/ شناختی آ، این الگوها ساختارهای درونی اندیشه و احساس هستند که افراد، درک خود را راجع به خویش و جهان از طریق آنها به دست می آورند و سازماندهی می کنند. استدلال من این است که بانوان در فرایند مسلمان شدن، اسلام را شخصی سازی و درک می کنند و خود را از طریق الگوهای شناختی خاص بازسازی می نمایند. بنا به گفته ی کلودیا استراوس، ساختارهای ذهنی، که خود محصول تعاملات قبلی با جهان عمومی هستند، «الگوهای آموخته شده و درونی شده ی تفکری ـ احساسی هستند که هم در تفسیر تجربیات جاری و هم در بازسازی خاطرات، نقش دارند» (استراوس که هم در تفسیر تجربیات جاری و هم در بازسازی خاطرات، نقش دارند» (استراوس نیروی محرکه برخوردار هستند، بلکه با خودشناسی آ بانوان نیز کاملاً مرتبطند (ر.ک. به کوین ۱۹۹۲: ۳). این الگوهای شخصی، تجسم جنبههای اساسی دنیای درونی فرد است و درک او از جهان و جایگاه او در آن را هدایت می کند. هم چنین، از آنجا که آنها خود، سبب تغییر آیین می شوند، دارای نیروی محرکهای قوی هستند (دی.آندراد و ۱۹۸۵) هدر. آندراد و

در انسان شناسی روان شناختی  $^{9}$ ، که انسان شناسی شناختی  $^{V}$  بخشی از آن است، تحقیقات زیادی بر روی الگوهای شناختی موسوم به «الگوهای فرهنگی» انجام شده است، که حاکی از درک مشترک در یک گروه است. همان طور که برخی اشاره کرده اند، این الگوهای شناختی (موسوم به الگوهای فرهنگی)، ممکن است همان الگوهایی باشند که در پس صحبت آمریکایی ها در مورد انواع جنسیتی و داستان های عاشقانه (هلند و اسکینر ۱۹۸۷،

- 1. Sachs Norris
- 2. cognitive recognition
- 3. psychological/cognitive anthropologists
- 4. Self-understanding
- 5. D'Andrade, D'Andrade and Quinn
- 6. psychological anthropology
- 7. cognitive anthropology





هلند ۱۹۹۲)، در مورد ازدواج (کوین ۱۹۹۲)، در مورد موفقیت (استراوس ۱۹۹۲)، و در مورد خویشتن وجود دارد (دی. آندرو۱۹۸۷). در حالی که این مطالعات و دیگر مطالعات ناظر به الگوهای فرهنگی است، الگوهای شخصی که در اینجا توضیح داده می شود، دارای ماهیت خاص تری هستند. هر دو الگوی شخصی و فرهنگی، پدیده ای شناختی/عاطفی مستند؛ اما، در حالی که الگوهای شخصی، پدیده های ذهنی هستند (یا یک تشکیلات شخصی از الگوهای شناختی که شوارتز (۱۹۷۸) از آن به «دنیای منحصربه فرد شخصی» یاد می کند)، الگوهای فرهنگی همان الگوهای شخصی مشترک می باشند.

نکته در این جاست که نومسلمانان، با ترسیم مجموعه ای کاملا متفاوت و شخصی از اندیشه ها و دانش، که مملو از ذهنیت ها، احساسات و خواسته هاست، اسلام را درونی سازی و درک می کنند و به خاطراتی خاص پیوند می دهند. این درک و دانش ممکن است با نگاهی غیر دقیق، از اندیشه های فرهنگی پیرامون خود استنباط شود، اما این مساله به طور قابل توجهی با طرز فکر مربوط به زندگی هر شخص، به شدت در هم تنیده شده است. در اینجا نشان داده خواهد شد که چگونه این الگوهای شخصی، مورد اهمیت واقع شده اند و مورد اهمیت باقی می مانند؛ چراکه با اندیشه های مهم و خاص و هم چنین تجربیات و خاطرات عاطفی مرتبط با دوران کودکی و نوجوانی (یا بعد از آن) پیوند می خورند و تقویت می شوند، اما اندیشه های اسلامی و تجربیات جدید به دست آمده در روند تغییر آیین، آن ها رااصلاح می کند.

کلودیا استراوس تحلیل مشابهی از نظام معنایی ویژه ارائه می دهد که «از ترکیب خاص تجربیات و اندیشه هایی شکل گرفته است که هر شخص در معرض آن قراردارد و هرگز برای دو نفر کاملایکسان نیست» (۱۹۹۲ب: ۲۲۰). او در مقاله ی خود راجع به صحبت های پنج تن از کارگران در مورد «پیشرفت»، علاوه بر یک الگوی مشترک موفقیت، به آن چه که «شبکه های معنایی شخصی» نامیده می شود، اذعان کرده است؛ شبکه هایی که با نمادهای کلیدی، تجربیات زندگی و خود آگاهی، آگاهانه پیوند می خورند. (همان: ۲۶۱۱). هم چون الگوهای

- 1. Holland and Skinner, Holland
- 2. cognitive/emotional phenomena
- 3. Schwartz
- 4. Idioverses
- 5. "personal semantic networks,"





شخصی که در این جا مورد بررسی قرار گرفته اند، در مورد مطالعاتی استراوس، که اندیشه های موفقیت به طور گسترده به اشتراک گذاشته شده اند، این شبکه های شخصی نسبت به برخی از الگوهای فرهنگی دارای نیروی هدایت گری قوی تری هستند.

مطالعات انسان شناسی سودمند دیگری نیز وجوددارد که تغییر آیین را به عنوان یک فرآیند پیوسته و نه یک تغییر ناگهانی بنیادی تحلیل کرده (باکسر و گلیزر۲۰۰۳) و بعد روان شناختی تغییر آیین را نیز نشان داده است. لورمان (۱۹۸۹) در روایتی جالب دربارهی جادو و تغییر آیین به مذهب ویکان<sup>۲</sup>، پیرامون یک پایان نامه با نام «تغییر نگرش تدریجی»<sup>۳</sup>، که فرآیندی اجتماعی ـ شناختی است، شرحی می دهد تا توضیح دهد چگونه افراد، جذب جادوگری شده و خودشان متخصص و جادوگر می شوند. در مقایسه با الگوی لورمان، که بر جنبه های غیرانگیزشی و غیرتعمدی این فرایند تأکید می کند، فرایند شناختی که در اینجا مورد مطالعه قرارگرفته است، از تفكر و تأمل آگاهانه ي نومسلمانان ناشي مي شود. اين مطالعه در مورد شکل گیری هویت آگاهانهی نومسلمانان و تأملات آنها بر تداوم و تغییر می باشد و بر این فرض استوار است که الگوهای شخصی و دانش ناگفته می توانند مورد تأمل و تفکر آگاهانه قراربگیرند (استراوس و کوین ۱۹۹۷: ۴۶)، امری که خود مسالهی تغییر آیین سبب آن می شود. به همین ترتیب، استرومبرگ (۱۹۹۰، ۱۹۹۳) در مطالعات خود در زمینهی تغییر آیین به مسیحیت انجیلی ۴، به مفهوم تحول و معنای منحصر به فردی علاقه مند است که فرد نومذهب به یک اعتقاد دینی نشان می دهد. اما او به جای بررسی ساختارهای درونی، از چگونگی توجه فردایمان آورده به تقابل های عاطفی و تلاش او برای حل این تقابل ها با استفاده از زبان مسیحیت انجیلی و معنای شخصی که به آن داده می شود، تحلیلی قانعکننده ارائه مى دهد. هم چنين فرد ايمان آورده با شكل دهى دوبارهى تجربيات و احساسات شخصى از طريق يک زبان معيار، در خود احساس تحول مي کند.

من به دنبال نشان دادن این نکته هستم که اتخاذ تئوری الگوهای شخصی در مطالعه ی تغییر آیین مذهبی، از چندین جنبه رویکرد مفیدی را ارائه می دهد. این روش، راهی برای درک



<sup>2.</sup> Wiccan

<sup>4.</sup> Evangelical Christianity



<sup>3. &</sup>quot;Interpretative drift"



فرایند همزمان شخصی سازی اسلام و سازمان دهی هویت فرد مسلمان، چگونگی تطبیق اندیشه های جدید با قالب شناختی موجود، حس هم زمان تغییر و تداوم، و چرایی جذابیت اسلام برای بانوان پیشنهاد می دهد. هم چنین این روش، زمینه ی تفسیرها و درکهای شخصی متعدد از نمودهای عمومی یکسان و چگونگی اختصاص برتری شناختی/عاطفی یک اعتقاد یا مجموعه ای از اندیشه ها را فراهم می کند. از این نظر، این روش از بسیاری از مطالعات قبلی در علوم اجتماعی، فاصله می گیرد. این مطالعات عموماً در زمینه ی تغییر آیین، که با هدفی کاملاً متضاد صورت می گیرند، انجام شدهاند. این مطالعات، نمایهای از نوکیشان مذهبی «نوعی» ارائه داده و به طور کلی به دنبال الگویی جهانی برای تغییر آیین هستند. علاوه براین، باید خاطرنشانکرد که فرایند ذهنی بیانشده در این جا، لزوماً مختص تغییرآیین مذهبی نیست، بلکه به احتمال زیاد می توان (این فرایند ذهنی را) در دیگر انواع تحول شخصی نیز یافت. به اعتقاد من، به کاربردن مدل نظری مدنظر، نه تنها برای تغییرهایی چون تغییر سیاسی و قومی، بلکه برای تغییرات هویتی عمیق، مانند تغییر جنسیت می تواند سودمند باشد. الگوهای شخصی قابل توجه ممکن است به خوبی سبب ایجاد و روشن سازی تغییر شناختی/عاطفی در این موارد شوند، اما من، بررسی این کار را به ساير مطالعات واگذار مي كنم. اين مساله نيز سؤال كلي تري را ايجاد مي كند: مگر همگي ما در طول زندگی د چار تغییر نمی شویم؟ به نظرمی رسد نحوه ی درک مردم از تغییر و هماهنگ کردن پیامهای مختلف طی تغییر آیین (آن چه من از آن به عنوان هماهنگی شناختی یاد می کنم،) به طور کلی به ویژگی اصلی مفهوم سازی اشاره دارد.

باید تأکید کنم که قصد من از تمرکز بر چند الگوی محدود، تقلیل تصویر شخصی۲ بانوان به موضوعات جداگانه نیست. در عوض، سعی من بر آن است که اندیشه ها، عواطف و تجربیات خاصی را برجسته کنم که بانوان، هنگام گفت وگو دربارهی تغییر آیین و هویت مسلمان خود در زمان خاص مصاحبه باآن ها درگیر می شوند؛ همان هایی که نشان دهنده ی كار مداوم هويت سازي است. درنتيجه، من فقط برخي از جنبه هاي هويت بانوان را بررسي می کنم. بسیاری از مصاحبه ها که به طور گزیده در این جلد گنجانده شده است، این امر

<sup>1.</sup> Typical

<sup>2.</sup> self-image



را منعکس میکند که مواجهه با مصاحبه مانند خیلی از رویدادهای زندگی باعث حس انسجام درونی می شود؛ و برخی از این تجربیات باعث تغییر در زندگی می شوند.

هم چنین، نباید الگوهای شخصی را به صورت ایستا و بدون انعطاف تصورکرد، بلکه باید آن را به عنوان الگوهایی انعطاف پذیر در نظرگرفت که فرد هنگام درونی سازی اندیشه های جدید یااز طریق برخی اعمال خاص، می تواند آن ها را به چالش بکشد، تقویت کند یا تغییردهد. برخی از انسان شناسان شناختی، نشان داده اند که الگوهای شناختی و انگیزه به هم مرتبطند. از آنجا که الگوها، واسطهی برخی از دیدگاه های جهانی هستند، غالبااهداف مطلوب و سودمندی را نیز به فرد ارائه می دهند (دی. اندرو واستراتوس ۱۹۹۲). هنگامی که اسلام به عنوان یک اعتقاد با برتری شناختی بالا به دست می آید، به احتمال زیاد سبب هدایت یا حتی انجام عمل می شود. راسپیرو ۱۹۸۷ [۱۹۸۷]: ۱۹۲۴]. اما همان طور که لورمان (۱۹۸۹) به خوبی شرح می دهد، خود عمل می تواند اعتقاد را تحریک یا هدایت کند. من شناخت را به عنوان مساله ای کاملا جدا از عمل می تواند اعتقاد را تحریک یا هدایت کند. من شناخت و اعمال انسانی ارتباطی تنگاتنگ وجود دارد. همان طور که بیان خواهم کرد، در یک مورد، باورهای یکی از نومسلمانان، از طریق برخی احکام عملی هدایت شد و او از این طریق عقاید دین خود را فراگرفت.

اندیشه ی تغییر دین به عنوان یک فرایند شناختی/عاطفی که توسط الگوهای شخصی برانگیخته می شوند، بیش تر از طریق بازشناسی شناختی و سازگاری/هماهنگی شناختی<sup>۲</sup>، که من با این نام به آن اشاره می کنم، مورد بررسی قرارمی گیرد؛ فرآیندهایی که نشان دهنده ی توانایی شخص در مفهوم سازی اند. بازشناسی شناختی موجب گامی به سوی «ناشناخته» می شود؛ یعنی برخی از اندیشه ها و اعمال اسلامی از این طریق شناسایی شده و مورد تفکرقرارمی گیرند؛ زیرا آنها الگوی شخصی خاص، اندیشه ها و خواسته های موجود را مورد توجه قرار می دهند و از آن ها یاری می طلبند. این شناخت باعث شیفتگی و تعهد شخصی، معنایافتن اندیشه ها و اعمال، و ارائه ی راه حل های مورد پسند می شوند و برخی از خواست ها و احساسات شخصی را برآورده می کنند. در روند درونی سازی اسلام، اندیشه های دینی بر اندیشه هایی که قبلاً در مورد جهان درونی شده اند، تاثیر متقابل می گذارند، با آن ها



Spiro

<sup>2.</sup> cognitive recognition and reconciliation



یکی می شوند و توسط آن ها مورد بررسی قرارمی گیرند. هنگامی که اسلام به تدریج پذیرفته می شود، الگوی شخصی نیز تقویت و اصلاح می شود، الگویی که که اعتقاد فرد از طریق آن شخصی سازی و درک شده است.

این مطالعه نشان می دهد که چگونه هماهنگی شناختی از ویژگیهای قابل توجه کل فرآیند تغییر آیین است. به ویژه، به اعتقاد من، پدیده ی تغییر آیین خود را به عنوان واسطه ای عالی نشان می دهد که از طریق آن می توان اتحاد و هماهنگی فکری و مداوم و (هم چنین) پیام ها و نمودهای متنوع را در یک «من» منسجم تحلیل کرد، یک ویژگی کیفی که به طور کلی برای مفهوم سازی به کار می رود. کتاب «شیوه ی مسلمانی» در واقع به نقطه ی نهایی نمی رسد. نومسلمانان، و همه ی ما در این امر، در چارچوب تجربیات جدید خود، به طورمداوم در طول زندگی با هویت خود ارتباط برقرار کرده، با آن تبادل نظرمی کنیم. در مورد نومسلمانان، این مساله به معنای تلفیق اسلام با هویت شخصی و هماهنگی توقف با تداوم محسوس خویشتن و داستانی از یک زندگی منسجم است. بنابراین، هماهنگی شناختی به فرآیندهای هم زمان کسب اعتقاد دینی و تحول شخصی اشاره دارد.

فراتر از مشخصات بیوگرافی بانوان و تنوع مسیر گرایش آنها به اسلام، این مطلب به مفهوم جالب رابطه ی تغییر آیین با خودسازی اشاره می کند. به نظر می رسد خود مساله ی تغییر آیین، و حتی تأملات در مورد یک تغییر آیین بالقوه، باعث افزایش احساس تعهد فرد نسبت به بررسی هویت فردی و جایگاه او در جهان می شود. با نزدیک شدن به امری جدید و ناشناخته، نومسلمانان از این که چگونه تغییر آیین برای احتمالات و برای شرح و بسط وجودی هویت جدید به کار می افتد، تجربه ای قانع کننده و حتی آزادی بخش پیدامی کنند. بانویی، در سطح نمادین، تغییر آیینش به اسلام را با عشق ورزیدن مقایسه می کرد. تحقق آرزوی تغییر در زندگی در داخل نظام ها و قلم روهای اعتقادی از پیش شناخته شده و از طریق آنها، ممکن است کمی دشوار باشد. با کاوش در مسایل جدید یا به قول یک فرد نومسلمان، با «چشیدن طعم اسلام»، بانوان روش های جدید بازاندیشی درباره ی خود و جایگاه شان در جهان را تجربه می کنند. رها کردن امری قدیمی برای چیزی که هنوز ناشناخته است، موجب به دست آوردن این تجربه می شود که هرچیزی ممکن است.





# الگوهای فردی معنویت و وجدان اجتماعی

 $^*$ فاطمه السادات مرتضوی  $^*$ اشرف السادات هاشمی  $^7$ 

### چکیده

کتاب "شیوه مسلمانی" نوشته خانم آنا منسون مک گینتی "Anna Mansson Mc Ginty" مطالعه ای با رویکرد قوم نگاری است که بر اساس مصاحبه هایی با چند تن از بانوان نومسلمان سوئدی و آمریکائی نگاشته شده است. نویسنده در این کتاب نشان میدهد که چگونه پذیرش جهان بینی مسلمانان توسط زنان نومسلمان ادراک آنان از "خود" و "واقعیت" را تغییر داده است. این تغییرات با بررسی نحوه بیان و تحلیل این زنان نسبت به موضوعات کلیدی همچون معنویت، حجاب، مفهوم عدالت اجتماعی و... نشان داده شده است. نویسنده معتقد است: «این اثر، تغییر آیین را از منظر دینی بررسی نمیکند؛ بلکه به عنوان یک پدیده ی شناختی و فرهنگی به آن می پردازد؛ هرچند هدف این اثر این است که از لحاظ پدیدارشناختی به تجربه ی نو مسلمانان نزدیک شود.» مقاله پیش رو ترجمه بخشی از فصل پدیدارشناختی به تجربه ی نو مسلمانان نزدیک شود.» مقاله پیش رو ترجمه بخشی از فصل چهارم این کتاب با عنوان الگوهای فردی معنویت و وجدان اجتماعی است و تلاش شده است که سبک نو سنده به ویژه در نقل مصاحبه ها حفظ شود.

واژگان كليدي: زنان نومسلمان، الگوهاي فردي معنويت، وجدان اجتماعي، جهان بيني

۱. ترجمه فصل ۴ از کتاب:

<sup>«</sup>Personal Models of Spiritualityand Social Conscience Becoming Muslim Western Women's Conversions to Islam, Anna Mansson McGinty»

<sup>\*.</sup> دانش آموخته سطح ٣ جامعة الزهراء على.

۲. دانش پژوه سطح ۲ جامعة الزهراء ﷺ، مدرس گروه زبان انگلیسی جامعة المصطفی ﷺ العالمیه و دانشجوی andishehashemi@yahoo.com



## الگوهای فردی معنویت و وجدان اجتماعی

در این فصل به تحلیل شکل گیری هویت زنان و مراحل تلفیق شناختی می پردازم، چرا که نقطه عطف در تغییر دین، زمانی است که نظام دینی جدید نهادینه شده و در چارچوب شناختی قبلی گنجانده می شود. تمرکز من بر این موضوعات است: سازماندهی درونی هویت یک مسلمان، شخصی سازی روان شناختی اسلام از طریق الگوهای خاص فردی و معنائی که زنان از بازنمائی آهای مذهبی و فرهنگی متفاوت برمی گزینند. این گزینش معنا نشان دهنده ی یک جریان منطقی بین فرد، جهان و رابطه ی متقابل بین بازنمائی های ذهنی و اجتماعی است. شکل گیری یک هویت تحول یافته به موازات تغییرات تدریجی در جهان بیزی فرد رخ می دهد. الگوهای بارزی که در اینجا مورد بحث قرار گرفته اند نه تنها ادراک زنان از واقعیت که احساس آنها نسبت به خودشان را نیز ترسیم می کنند.

ما می توانیم با بررسی نمونه هائی از افراد نومسلمان به درکی از شخصی سازی اختصاصی باورهای دینی و تحول و پیوستگی فرایندهای شناختی هم زمان و در هم تنیده برسیم. این زنان نومسلمان برای رساندن مرادشان از مسلمان شدن، از تجربیات مختلف، خاطرات، برداشت های خاص از اسلام، نقش های جنسیتی، خانواده و سیاست های اجتماعی کمک می گیرند.

برخی از زنان تغییر دین و خودآگاهی را بر پایه امور معنوی مطرح میکنند، در حالی که برخی دیگر باورهای خاصی نسبت به جنسیت را دخیل می دانند.

به نظر می رسد زنانی که در اوایل کودکی شان یک جهان بینی مذهبی در آنان نهادینه شده، به احتمال قوی تر درک و توصیف شان از خود و تغییر دین بر مبنای یک الگوی دینی است.

تقسیم بندی این بخش بنابر این موضوعات مجزاست: در ابتدا الگوهای معنوی و به دنبال آن الگوهائی از عدالت و همبستگی اجتماعی در جهان سوم مطرح می شود و پس از آن الگوهای جنسیتی در فصل پنجم ادامه می یابد. در فصل ششم معنای حجاب مورد بررسی قرارمی گیرد.





<sup>1.</sup> psychological appropriation.

<sup>2.</sup> Representation.



در مصاحبه ی هر یک از این هشت خانم الگوی مشخصی مورد بحث واقع شده است. با این حال در مورد برخی از زنان مانند فاطمه و مریم در این فصل هر دو الگوی معنویت، جنسیت و خانواده در نظر گرفته شدند، چراکه هر دو موضوع ارتباط بسیار وثیقی با خود آگاهی آنان داشت. کسی نمی تواند در اینجا بر این اشکال پافشاری کند که به عنوان مثال زنی که من مطرح کرده ام طبیعتاً همان قدرکه تحت تاثیر ادراکی معنوی از اسلام بوده، از الگوی وجدان اجتماعی نیز تاثیر پذیرفته است، چراکه هویت دینی او با باورهای ویژه ای درباره عدالت اجتماعی به سختی درهم تنیده، باورهائی که از طریق خاطرات و تجربیات منحصی به او القا شده است.

تغییر دین گرچه یک بعد مشهود دینی دارد، اما من می خواهم با پررنگ کردن الگوهای جنسیتی و اجتماعی نشان دهم که چگونه این تحول و پیوستگی از طریق دسته ای دیگر از باورها نیز به خوبی قابل درک است.

من قصد ندارم با انتخاب برخی از الگوها تصویری که زنان از خود ارائه می دهند را مختصر کنم، یعنی امکان تقلیل این الگوها برای نو مسلمانان وجود ندارد. درمقابل قصد من نشان دادن ویژگی ها و تمایزات در ادراکات زنان و چگونگی گنجاندن یک نظام دینی در زندگی شخصی است.

من در تحلیل برخی از شرح حالهای زنان به دنبال آن بودم که با تفکیک بازشناسی شناختی <sup>۲</sup> و تلفیق شناختی <sup>۳</sup>، فرایندهای شناختی در تغییر دین را کشف کنم. این دو جنبهی فرایند شناختی، به شخصی سازی روان شناختی یک نظام دینی، چگونگی اصلاح و تقویت نظام شناختی قبلی و همچنین بازنگری نسبت به خویشتن می پردازند.

گرویدن به اسلام با شناخت آغاز می شود. به این معناکه زنان مجذوب اسلام می شوند چراکه این شناخت با تمسک به تصورات قبلی، مطالبات و خواسته های مشخص فردی را برآورده می کند. در اسلام زنان باورهائی را می یابند که حاکی از تفکرات و علایق پیشین شان است. این شناخت الهام بخش فعالیت های خاصی نیز می شود. در این فصل با توجه به مسیرهای منحصر به فردی که برای پذیرش اسلام وجود دارد این مسئله مورد توجه قرار

<sup>3.</sup> cognitive reconciliation.



١. فقط يكبار با زهرا مصاحبه شد و او در مباحث اين قصل ها شركت ندارد. ر. ك: فصل سوم.

<sup>2.</sup> cognitive recognition.



گرفته است که چگونه باورها، احساسات و خواسته های مشخصی موجب به وجود آمدن برداشت های ذهنی متفاوتی از اسلام می شود و چگونه تجربیات و باورها پیوسته با موارد قبلی تطبیق پیدا می کنند.

برخی از گفتگوها که در ادامه آمده طولانی تر از بقیه است که نشان دهنده ی عمق بیشتر و طولانی تر بودن زمان مصاحبه است و نشانگر آنست که من خواسته ام در این گفتگوها ـ نه در جائی دیگر ـ برخی مباحث نظری کلی را نیز ارائه دهم.

# مریم: تحولی دینی در یک پژوهش میدانی

در اولین دیدارم با مریم مجذوب چهره ی آرام و دوستانه ی او شدم. محل مصاحبه، خانه ی او بود که آن روز آکنده از نور خورشید بود و با وسایلی از کشورهای مختلف مبله و تزئین شده بود. از آنجا که فرزندان او در خانه بودند، ما به دورترین اتاق از آشپزخانه و سروصداهایش رفتیم. او روی تخت نشست و داستان زندگی خود را برایم تعریف کرد. او که خود فارغ التحصیل رشته انسان شناسی بود می دانست موضوع از چه قرار است. هر دوی ما ذهنیت مشترکی در این خصوص داشتیم. برایم واضح بود که او در مورد مسیرها و انتخابها در زندگی اش تأمل بسیاری کرده است. پاسخهای بسیار سنجیده اش، حاکی از اندیشه ورزی اش بود. او با توجه به تخصص خود، احتمالاً به زندگی اش از دید یک پژوه شگر منتقد نگاه می کرد.

هیچ چیز آنگونه که بنظر می رسد نیست. هیچ چیز به آن آسانی که بنظر می آید نیست. او در هنگام انجام پژوهش میدانی خود در زمینه انسان شناسی در شمال آفریقا تجربهای داشته است که نه می تواند در مورد آن تحقیق کند و نه می تواند فراموشش کند، احساس چیزی «واقعی»!

مریم: «همه وقتی به عقب برمی گردند و زندگی شان را مرور می کنند، وقتی می خواهند در مورد زندگی شان صحبت کنند، انگار نکته و هدفی داشته اند، انگار یک مسیر در پیش روی شان وجود داشته. اما من این را باور ندارم. منظورم اینست که هم باور دارم و هم باور ندارم. فکر می کنم انسان به نوعی هدایت می شود، درست! و چیزهائی هست که برای انسان مقدر شده اما مطمئن نیستم این دقیقا به همان معنا و مفهومی باشد که در ذهن ماست.





فکر میکنم مسیر مسلمان شدن برای من یک راه حل بود.... تصور من اینست مردم اینگونه احساس میکنند که مسلمان شدن راه حلی برای مشکلی است که با زندگی آنان عجین شده است، راه حلی برای عدم فهم آن دینی که داشتند و یا راه حلی برای کنارهم چیدن برخی برداشت ها که نتوانسته بودند آنها را به هم ییوند دهند.»

آنا: «شما گفتید که وقتی نماز خواندید احساس کردید که «واقعی» است.» مریم: «بله، برای من اینطور بود. نماز یک تجربه ی عقلانی نبود. نمی توانستم انکارش کنم یا مثل خیلی از موارد دیگر بگویم: نمی دانم چه بود. نه! واقعا احساس کردم تجربه ای کاملا واقعی است. بابت آن تجربه خیلی خوشحالم.»

در ماه رمضان سال ۱۹۷۱ میلادی، سه هفته پس از آن که مریم به مکان انجام پژوهش میدانی در شمال آفریقا رسید، به عنوان شرکتکننده ناظر به افرادی پیوست که خودش آنان را برای روزه گرفتن و نماز خواندن مورد مطالعه قرار داده بود. او چیزی را تجربه کرده بود که نمی توانست با تجزیه و تحلیل ردش کند. ما می توانیم احساسات او را بنابر ترجیحات و نقطه نظرات علمي و شخصي شرح دهيم و معاني متفاوتي به آن ببخشيم. خواننده ممكن است یک شیوه برای توضیح آن داشته باشد در حالیکه من الگوی متفاوتی را برای بحث کردن در مورد آن انتخاب كردهام. معنائي كه مريم را به تحول شخصي سوق داد اين است: اين احساسات «راه حلی» برای سوالات و تجربیات ویژهای در دوران کودکی است. مریم متولد نیویورک و رشد یافته در خانوادهای روشن فکر، روحانی و از طبقه متوسط است. مادرش با پیشینهی پهودی به مسیحیت گرویده است در حالیکه پدرش \_که بیست و پنج سال از او بزرگتر بود \_ کاتولیک بود و از آنجا که دوبار تجربه طلاق داشت بیشتر یک کاتولیک تکفیر شده محسوب می شد. موضوعات دینی برای هر دو والدین او جزوه علایق شخصی شان محسوب می شد. مریم به یکی از بهترین مدارس کشور رفت و گرایش اولیه خود را به علوم انسانی و هنر نشان داد. او تا مقطع دبیرستان به یکی از پیشرفته ترین مدارس دخترانه رفت، جائی که دانش آموزانش برای مهارتهای شغلی پرورش پیدا می کردند. در برنامه ی آموزشی آن مدارس، بر وظیفهی دنبالکردن یک شغل حرفهای بسیار بیشتر از نقش مادر و همسر بودن تأکید می شد. (در فصل بعدی به این بحث باز می گردم).





برای مریم دین جنبهای مهم و آشکار از زندگی است. خودانگاره ی معنوی او به خاطرات بسیار احساسی و خاص در دوران کودکی پیوند خورده است. این نکات برای درک معنای شخصی خاصی که مریم از اسلام دارد در خور توجه است.

مریم: «فکر میکنم پدرم هیچوقت... درک معنوی واقعی نداشت. منظورم اینست که او عادت داشت در مورد فرشتگانی که عمهاش دیده بود و یا در مورد مادر روحانی برای ما صحبت کند. این تجربیاتی بود که از مادرش به او منتقل شده بود. و مادرم، فکر میکنم تلاش میکرد در دین خود (مسیحیت) شاد باشد، اما در نهایت هیچ کدام از این دو دین او را اقناع نکرد.

خاطرم هست از راهبهای که به ما تعالیم مذهبی می آموخت و پیمان باکرگی بسته بود پرسیدم: شما وقتی به کلیسا می روید چه می کنید؟ هنگامی که زانو زده اید و دعا می خوانید چه می گویید؟ واقعا جوابی نداشت. هر کس هر چیزی که می خواست می توانست بگوید. می توانست با خدا صحبت کند (می خندد). هیچ چیزی ـ .... فقط یک ساعت در هفته در روزهای یک شنبه، بدون هیچ دلیل و هدفی به کلیسا می رفتیم. نوعی عذاب بود. و من واقعا احساس می کردم آنچه نیاز دارم در اسلام هست. اسلام فقط برای روز یک شنبه نیست، برای تمام زمان ها و همه انسانهاست. نمازهای پنجگانه روزانه، این تکرار منظم باعث یادآوری دائم خداست، یادآور حضور خداوند و موقعیت من در ارتباط با او. این همان چیزی بود که می خواستم. اگر خدائی باشد و اگر واقعی باشد، پس این مسئله باید مهم باشد، بسیار مهم.

آنا: وقتی برای پژوهش میدانی میرفتید یک مسیحی معتقد بودید؟ مریم: هوم (فکر کردن)....بله فکر میکنم دبیرستانی بودم، بیشتر بخاطر اینکه دبیرستان من برای جمع آوری اعانات شور متی مقدس ارا اجرا میکرد. ما در تالار کارنگی آن را اجرا کردیم. همسرائی با پسران را بر عهده داشتیم و یک سال تمام

۱. یک قطعه موسیقی است که توسط جان سباستین باخ در سال ۱۷۲۷ بر اساس فصول ۲۶ و ۲۷ انجیل متی تنظیم شده است.







تمرین می کردیم. منظورم این است که این قطعه، یک قطعه ی بسیار احساسی است. فکر می کنم همان طور که بزرگ تر می شدم، عشقم به عیسی مسیح نیز بیشتر می شد. در طول زندگی ام همیشه عاشق مریم مقدس بودم. از زمانی که کودک بودم عادت داشتم روپوش بلند مادرم را بپوشم و تظاهر کنم که مثل مریم مقدس کودکی در آغوش دارم (میخندد) به همین خاطر فکر می کنم من واقعاً به دین وابستگی داشتم اما نه به این کلیسا.»

حس معنوی مریم همان طور که پیوند نزدیکی با رابطه صمیمانه ی او با پدرش دارد، پیوند محکمی نیز با خاطرات تأثیرگذار او \_همچون لباس پوشیدن مانند مریم مقدس و اجرای شور متی مقدس باخ \_ دارد. هنگامی که دختری جوان بود، الگوی برجسته ای از ارتباط و ادراک معنوی را در خود درونی کرد. این امر در شیوه ی فهم او رسوخ کرده و او را به سمت اسلام گرائی \_ و بعدها تصوف و عرفان \_سوق داد. الگویی که اکنون خاطرات و زندگی او را در بر گرفته است.

مریم پس از اتمام کالج، تحصیلات خود را در رشته انسان شناسی آغاز کرد. او خود را مجذوب صحرای بزرگ آفریقا یافت و پس از دو سال در سن بیست و دو سالگی برای انجام یک پژوهش میدانی به روستای کوچکی در شمال آفریقا رفت. او با یک تصور ساده و رؤیائی از منطقه ای دورافتاده که کسی در مورد آن چیزی نمی دانست و با این شعار که «انسان شناسان بزرگ توانائی رفتن و زنده برگشتن را دارند» به آنجا رفت. او انجام این پژوهش میدانی را چالشی برای خود محسوب می کرد.

من بر این باورم که تجربیات او در آن مکان دورافتاده، مواجهه او با یک سبک زندگی متفاوت و برخورد با مردمی پایبند به اسلام، بستری برای افزایش آگاهی او فراهم آورد. اقامت او در آن آبادی کوچک برای او فرصتی فراهم آورد که فراتر از تطابقات و دسته بندی ها معمول بیاندیشد و تجربه ای از پیشامدهای جدید برایش رقم بخورد. این تجربه زمینه ی تصور و خلق شیوه های دیگر برای تبیین خودش و هستی را ایجاد کرد.

مریم با اسلام روبرو شد و آن را در شرایطی نامأنوس آموخت، در مکانی که او یک بیگانه۔ انسان شناسی غربی که برای بازدید آمده \_ محسوب می شد. به اسلام گرویدن او نیز شیوه ای برای ارتباط گرفتن با سبک زندگی آنان و ابراز تمایل او برای فهمیدن بهتر آنان بود تا بتواند





دنیا را از نگاه آنان ببیند. سازگاری با سبک زندگی افراد مورد مطالعه، که در اصطلاح «بومی شدن۱» نامیده می شود، پدیده ای نامعمول در انسان شناسی نیست.۲

نحوه ی توصیف مریم از این تغییر بیشتر از آنکه عقلانی باشد احساسی است. در طول سه سال انجام پژوهش میدانی مریم هیچ کتاب مقدسی را نخواند و دین را از خلال اعمال عبادی در زندگی روزمره آموخت.

«نحوه مسلمان شدن من با اکثر مسلمانان آمریکائی متفاوت بود. از برخی جهات فکر می کنم من مثل یک کودک مسلمان شده ام، چون مسلمان شدن من با یادگیری چیزهای جدیدی بود. آموخته های جدید کاملاً با ذهنیتم همخوانی داشتند و من حفظشان کردم، چون افرادی که با انها تعامل داشتم همگی مانند پیامبر زندگی می کردند. شرایط زندگی آنان مانند هم بود. ویژگی های فردی شان هم مانند هم بود. بیشتر چیزهائی که من فکر می کردم عادات خاص آنهاست در واقع سنت اسلامی شیوه عمل پیامبر اسلام گه و بود. انجام دادن آن اعمال برای آنها عادی محسوب می شد، لذا بدون آنکه در مورد هر چیز توضیح بخواهم، اسلام را از نزدیک تجربه کردم و خوب آموختم.»

مریم همچون یک کودک از ابتدا با تمرین کردن و مشاهده ی سبک زندگی اجتماعی، دین را در چارچوب شناختی خودش درونی سازی کرد بدون آنکه بسیار بحث یا مطالعه کرده باشد و یا به سخنرانی گوش داده باشد. حتی قرآن نیز در آن برهه در دسترسش قرار نداشت. او هنگامی به عنوان یک مسلمان به خودش نگریست که در دنیائی متفاوت و دورافتاده بود. در آنجانه تنها باید می آموخت که چگونه صحبت کند، بلکه باید چگونه خوردن، چگونه پختن و چگونه نیایش کردن از طریق ارتباط غیرکلامی را هم می آموخت. بسیاری از چیزهائی که ما می آموزیم و می دانیم به ویژه فعالیت های عملی در زندگی روزمره ـ که غالباً بدیهی فرض می شود ـ بیشتر دیداری، جسمانی و یا مرتبط با عمل کردن است.

مریم با مشارکت در زندگی روزمره ی آنان \_که دین جزو لاینفک آن بود \_ اسلام را آموخت.



<sup>1.</sup> going native

۲. ر.ک به: ببنتا ژول روزت (۱۹۷۶) که تجربه تغییر دین خود را هنگام تحقیق در مورد کلیسای بومی آفریقا
 \_رسولان جان مارانک \_ را شرح می دهد.



درک اولیه او کاملاً زبانی نبود بلکه تاحدودی بر پایه ی تصویرسازی عینی، خاطرات مجسم، شناختهای حسی و دیگرخاطرات احساسی شکل گرفته بود. (مقایسه شود با بلاچ ۱۹۹۸:۲۵)

شخصی سازی ایمان در مریم از لحاظ عاطفی با تصویرهائی فراوان از چهره ها، مناظر، اتفاقات و بخشی از حافظه ی بویائی و چشائی و برخی احساسات پرشور در ارتباط با پژوهش میدانی او پیوند خورده است. آنچه او به عنوان یک محقق شرکت کننده در پژوهش از آداب اسلامی تجربه کرده، ارزشها و باورهای مردمی بیابان نشین در میان صحرا بود که ارتباط اندکی با آنچه قبلاً در سمینارهای مدرسه شنیده بود داشت. مدرسهای که در آن بر ساختارها و عقاید تعصب آمیز دین تأکید می شد. «مردم اسلام را نمی شناسند و برای اساتید هم فقط وراثت و تبار اهمیت داشت و این بسیار بسیار عجیب است. وقتی من طی آن پژوهش میدانی مسلمان شدم هیچ ارتباطی با هیچ کدام از این عوامل وجود نداشت.»

اولین تجربه ی دینی مریم سه ماه پس از رسیدن او به آن سرزمین رخ داد، با این حال او تاکید می کند که آن زمان هنوز مسلمان نشده بود. «پس ازگذشت یک سال، زمانی که تقریباً تمام مدت با برخی از مردم مورد مطالعه ام معاشرت کردم، حین پیاده روی در میان کوهستان به آنها ثابت کردم که می توانم مانند آنها زندگی کنم واعتماد آنان را به دست آوردم.»

او قصد داشت به ایالات متحده برگردد، از پایاننامه ی خود دفاع کند و سپس به خانه جدیدش بازگردد. هم چنان امیدوار بود که عضوی از آنان شده باشد. «میخواستم انسان شناسی باشم که بیشتر از سی سال در مکان پژوهش ساکن بوده است.» او سه سال در آنجا ماند و زمانی آنجا را ترک کرد که احساس کرد از نظر آنان در سن مناسبی برای ازدواج قرار دارد. او شیوه ی زندگی آنان را آموخته بود و با توجه به دانسته هایش نسبت به فرهنگ، زبان و دین آنان که پانزده یا شانزده سالگی را سن مناسبی برای ازدواج می دانستند؛ می توانست نظر دین آنان نسبت به خود را حدس بزند. اگر یک پیشنهاد ازدواج شایسته و جدی داشت ازدواج می کرد و در آن آبادی کوچک باقی می ماند، اما چرخ روزگار طور دیگری چرخید. با بازگشت می کود و در آن آبادی کوچک باقی می ماند، اما چرخ روزگار طور دیگری چرخید. با بازگشت به ایالات متحده زندگی او دستخوش تغییرات دشواری شد. او دریافت که مسلمان بودن بیرون از جامعه ی مسلمان باشم نداشتم. فقط در یک روستای آفریقائی مسلمان بودن را تجربه کرده بوده.»





او معتقد است اگر در آن زمان با همسر خود آشنا نمی شد به دلیل مشکلاتی همچون عدم وجود حمایت اجتماعی از هویت او، اسلام را رها می کرد. در واقع آن ها سه سال پیش از آن، زمانی که هیچ کدام مسلمان نبودند یکدیگر را دیده و اکنون پس از سال ها هر کدام به شیوه ی خود به اسلام گرویده بودند. شوهر مریم با پیشینه ی یهودی مطالب صوفیانه زیادی خوانده بود و عضوی از حلقه کوچ ک تر صوفیان به شمار می آمد. مریم شروع به مطالعه درباره تصوف بود و معنویت کرد. «من چیزهائی را که در مورد شریعت نمی دانستم آموختم. بیشتر مطالعه کردم. دوستانی که با آنان رفت و آمد زیادی داشتیم نومسلمان بودند و ما بسیار با هم بحث و گفتگو می کردیم». مریم و شوهر آینده اش ماه رمضان را با هم گذراندند و اندکی پس از آن ازدواج کردند. هر دوی آنها نیاز مبرمی به یک راهنمای معنوی داشتند که بتواند چگونه زندگی کردن در آمریکا طبق تعالیم تصوف را به آنان بیاموزد. یک سال بعد آنان با مردی ترک ارتباط گرفتند که اکنون شیخ (رهبر معنوی) فرقه ی تصوف آنان است. «ما برای یاد گرفتن نحوه انجام اعمال که اکنون شیخ (رهبر معنوی) فرقه ی تصوف آنان است. «ما برای یاد گرفتن نحوه انجام اعمال به صورت صحیح، واقعاً نیاز به یک شیخ داشتیم. این چیزی نبود که بشود در کتابها پیدا به صورت محیح، واقعاً نیاز به یک شیخ داشتیم. این چیزی نبود که بشود در کتابها پیدا کد. انسان باید یک نمونه زنده از اسلام واقعی را ببیند و طعم حقیقی آن را بچشد».

در زمان انجام مصاحبه، مریم و خانواده اش عضوی از جامعه کوچکتری از متصوفه \_ حدود چهل زن و مرد و فرزندان شان \_ بودند. او هم اکنون پنج فرزند دارد و از آنجا که به نظام آموزش عمومی اعتماد ندارد همواره مشغول برنامه تحصیل در خانه ۲ بچه هاست. او هرگز دکترای خود را به اتمام نرساند. انتخاب کرد که تحقیق را رها کند. فیشهای پژوهش میدانی او همچنان در کوله پشتی ای \_ که چندین سال با حس عذاب وجدان همه جا به همراه خود می برد \_ در گوشه ای از گاراژ افتاده و یادآور مکانی بسیار دوردست و برهه ای متفاوت از زندگی اوست. برای مریم رها کردن این پژوهش به معنای ترک تحصیلات تکمیلی بود و با گذشت زمان ، آبادی دورافتاده و مردمانش از مقابل دیدگانش دورتر و دورتر می شدند.

۲. به نظر می رسد تحصیلات خانگی در منطقه ای که او و خانواده اش زندگی می کنند پدیده ای رایج \_ نه تنها در میان مسلمانان که در میان خانواده های مسیحی دوباره تولد یافته \_ است. دختر و پسر فاطمه هم در خانه مشغول به تحصیل اند. زنان خودشان به فرزند انشان کمک می کنند تا مطالعات مشخص شده توسط معلم ناظر را انجام دهند. معلم ناظر کسی است که به صورت مرتب بچه ها را چک می کند تا تکالیف را انجام داده و آنچه مورد انتظار است آموخته باشند.



۱. ر.ک به یادداشت ۱ در فصل دوم.



الگوی فردی درک و ارتباط معنوی \_ به عنوان زمینه ای قدرتمند و برجسته \_در داستان زندگی او رخنه کرده است. ارتباط معنوی مریم با خدا و باور به او \_که در کودکی حاصل شده \_ پایه گذار توانائی درک روان شناختی او نسبت به اسلام و تصوف است.

نمازخواندن در میان آن آبادی این احساس را برمی انگیخت که گویا خلأ وجودی انسان یر شده است. او بواسطه بازشناسی شناختی، نقش همه جانبه و همیشگی دین را شناخته و مجذوب آن شد چرا که برای او یادآور دنیای معنوی بود که او زمانی که دختری جوان بوده تجربه کرده بود. مریم مجذوب چگونگی ترکیب اسلام در زندگی روزمره شد. همانگونه که خودش تأكيد كرد: «نمازهاي پنجگانه روزانه، اين تكرار منظم باعث يادآوري دائم خداست، یادآور حضور خداوند و موقعیت من در ارتباط با او. این همان چیزی بود که می خواستم.» تمسک دین به باورهای پیشین و پرداختن به نیازهای فردی، الگوی برجستهای در ارتباط و ادراک معنوی است که افراد را به سمت تغییر دین می کشاند. از او پرسیدم که آیا پیش از رسیدن به محل پژوهش میدانی اش، ایده گرویدن به اسلام در ذهن او وجود داشته است؟ و او قطعه ضبط شده ای از مارتین لینگزا را به یاد آورد که نه تنها او را نسبت به عشقی که به خدا دارد که به خلأ پرنشده ای در زندگی اش آگاه کرد. او مدتها پیش از آنکه برای انجام پروژه تحقیقی اش برود به مدت یک سال هرروز این صوت ضبط شده را گوش می کرد. او قرائت های قرآن و نواهائی که نامهای خداوند را می خواند بسیار زیبا می یافت. او فكر ميكند اين نوايك هدايت براي او بود: «فكر ميكنم با آن نواها عاشق خداوند شدم.» مریم پیامها و بعد معنوی اسلام و تصوف را با تجربههای معنوی دوران کودکیاش پیوند می دهد. به نظر می رسد در راستای شخصی سازی اسلام، باورهای جدید با عواطف پیشین پیوند خورده و آنان را تبیین می کند. هویت مسلمان او احساساتش در مورد پیوند مذهبي با خداوند و درک معنوي او از خودش را تقويت مي کند. با تغيير دين اين الگو تأييد و تقویت و در عین حال در روند همسان سازی تجربیات جدید به عنوان یک مسلمان اصلاح می شود. بدین معنا که در عین همانند سازی اسلام و تصوف با هویت شخصی اش، باورهای مذهبی پیشین خود را دوباره سامان می بخشد. در طول مصاحبه آشکار بود که مریم از طریق



۱. مارتین لینگز یکی از نمایندگان برجسته فرقه متصوفه العلوی الشاذلیه بود . آثار او عبارتند از: تصوف چیست؟ و یک صوفی مقدس در قرن بیستم: شیخ احمد العلوی.



معناسازی مداوم، خاطرات دوران کودکی، زندگی اش در روستائی در شمال آفریقا، و زندگی در ایالات متحده به عنوان یک مسلمان را معنا می بخشد. تغییر دین به این معنا نیست که او باید از گذشتهی خود جدا شود چرا که داستان های مذهبی ای که پدرش برایش تعریف می کرد و درک معنوی که به او منتقل کرده است می تواند در نظام اعتقادی جدید او یکپارچه شده و معنا یابد و این امر حاکی از همان تلفیق شناختی است. مفهوم معنوی که او به تغییر دینش و هویت اسلامی اشه همانطور که در بالاهم آمده می بخشد این است که اسلام راه حلی برای ترکیب تجربیات معنوی خودش، درک معنوی پدر کاتولیک اش و پیشینهی یهودی مادرش در اختیار او قرار داده است. «اسلام برای من این دو را ترکیب کرد و من بدون اجحاف به یکی توانستم با خیالی آسوده هردو آنها را بپذیرم». مربم با استفاده از تلفیق شناختی، ادراکات مختلف و تجربه های مداوم خود را گرد هم آورده و در هم تلفیق می کند، دخترکی که همچون مربم مقدس لباس پوشیده را با هویت فعلی خود به عنوان مسلمان یکی می کند، همچنان که مسیرهای زندگی معنوی والدینش را با مسیر زندگی معنوی خود یکی می کند، همچنان که مسیرهای زندگی معنوی والدینش را با مسیر زندگی معنوی خود همسو می کند.

دستورالعملها و اهدافی که از طریق فرایند جامعه پذیری آموخته می شود گاهی توسط فرد به عنوان یک نیاز یا الزام برای دستیابی به آنها تجربه می شود. احساسات معنوی مریم از طریق رابطه ی عاطفی خاص او با پدرش درونی شده است. بنابراین هدف والاتر او از کشف و توسعه درک معنوی (همچون والدینش) را می توان جامعه پذیری انگیزشی تعبیر کرد، همانگونه که در آثار آندرد ۲ به آن اشاره شده است (۱۹۸۴: ۹۸) این نوع از ادراکات در این نظام عموماً به منبعی برای هدایت، جهت یابی و راهنمایی تبدیل می شوند (آندرد ۱۹۸۷: ۱۹۸۷). در فصل بعدی نشان خواهم داد که چگونه این هدف در مورد مریم به موازات یک پیام درونی شده ی دیگر داشتن شغلی حرفه ای به عنوان هدف و جود داشته است.

تعامل بین دنیای ذهنی مریم و باورهای دینی او از اسلام و تصوف باعث ایجاد تغییراتی هم در درک پیشین و هم در گفتمان دینی او که در خود نهادینه ساخته می شود. او باورهای اسلامی را درونی کرده است و این درونی سازی همانطور که احساس تحول درونی



<sup>1.</sup> Socialized-In motivation.

<sup>2.</sup> D'Andrade.



را در او برانگیخته، موجب تغییر در رفتار همچون ادای نماز، زندگی کردن مطابق شرع و رعایت حجاب شده است. با مطالعه ی الگوی فردی و شخصی سازی روان شناختی از اسلام می توانیم هر دو عنصر بازآفرینی و تغییر را ببینیم. فرایند معناسازی در مسلمان شدن نه تنها شامل بازتولید گفتمان اسلامی، ارزش ها، قوانین و بازنمائی های غالب می شود همانطور که در ادامه در بحث پیرامون تصویر زنان و مردان، نقش ها و وظایف شان خواهیم دید ـ بلکه انبوهی از معانی فردی از دین یعنی بازنمائی های ذهنی خاصی از دین را نیز در بر می گیرد.



# تاثیرات بهم پیوسته هویت فردی در زنان نومسلمان غربی

سمانه آقاطهرانی\* الهه صالح<sup>۲</sup>

#### چکیده

تغییر آیین فردی مسئلهای است که با توجه به ابعاد گسترده اجتماعی و روحی و روانی بسیار مورد توجه اندیشمندان قرار گرفته است. خانم آنا منسون مک گینتی در کتاب «شیوهی مسلمانی» خود و در سه بخش با نام های «تغییر آیین فردی»، «دنیای شخصی» و «تقابلها» به بررسی شخصیتی چند بانوی آمریکایی و سوئدی که به اسلام تغییر آیین داده اند می پردازد. هدف او تحلیل شخصیت و هویت فرد و بررسی تعامل او با دنیای اطراف پس از تغییر آیین می باشد. مطالعات وی نشان می دهد که چگونه یک نومسلمان دنیای شخصی خود و اندیشه های تازه پذیرفته شده را در یک فرایند فرهنگی ـ روانی (نهادینه سازی فرهنگ) با یک دیگر تطبیق می دهد.

در فصل اول از بخش یک این کتاب به فرایند مفهوم سازی (تطبیق مفاهیم جدید و قدیمی) و الگوهای شخصی (شخصی سازی اسلام و بازسازی آن از طریق الگوهای شناختی) و در فصل دوم به بررسی اجمالی زندگی این بانوان پرداخته می شود.

كليدواژگان: فرديت، خويشتن سازي، معنا، هويت فردي.

Looping Effects of Meaning Becoming Muslim Western Women's Conversions to Islam, Anna Mansson McGinty.

Elahehsaleh9@gmail.com

١. ترجمه بخش اول از كتاب:

<sup>\*.</sup> دانش آموخته سطح ۲ جامعة الزهراء على، كارشناسي مترجمي زبان انگليسي.

٢. دكترى آموزش زبان انگليسي، مدرس گروه زبان انگليسي جامعة المصطفى عَيْنَ العالميه.



#### تغییرات معنایی شخصیت در زنان نومسلمان غربی

به نظر می رسد علت اصلی اهانتها و واکنشها نسبت به زنان محجبه لباس پوشیده ی اسلامی است. تنها چیزی که در مواجهه با افراد غریبه بیانگر هویت اسلامی آنان است، همین لباس است. با وجود حجاب و پیراهنهای بلند و گشادی که گاهی همه ی بدن غیر از صورت و دستها را می پوشاند، نومسلمانها اغلب در طبقاتی دسته بندی می شوند که خود را متعلق به آن نمی دانند، و این امر میان هویت شخصی و انتظارات اجتماعی شکاف ایجاد می کند. این واقعیت که هویت شان مدام هدف قضاوت، بدگمانی، آزار و کنجکاوی است موجب می شود نسبت به فردیتشان ۲ حساس شوند. «متفاوت» شمرده شدن و لزوم درک این تفاوت، بخشی غیرقابل اجتناب و ضروری از هویت یک نومسلمان است.

در فصلهای پیشین درباره ی شکلگیری شناختی هویت مسلمان و اینکه نوگروی متضمن یک تحول درونی خودآگاه و همچنین استمرار «فردیت» است، بحث کرده ایم. در این فصل و فصل بعد، تمرکز خود را بر این موضوع قرار می دهیم که زنان چگونه حس «فردیت» شان را با دنیای اطراف ارتباط می دهند و چگونه هویت اسلامی خود را در تعاملهای اجتماعی متفاوت ابراز می کنند. با پرداختن به تجربه ی زنان از برخوردهای متعدد و روابط میان فردیشان در زندگی روزمره، می توانیم نحوه ی ابراز خود فهمی آنها و تغییرات آن در ارتباط با دیگران را تحلیل کنیم. مسلمان شدن متضمن تغییری است که نه تنها از لحاظ درونی احساس می شود بلکه به لحاظ اجتماعی نیز قابل مشاهده است. اهمیت این برخوردها صوفاً به جهت تغییر حس فردیت در ارتباط با دیگران نیست، بلکه همچنین به سبب انعکاس بافت اجتماعی محل زندگی و فعالیت نو مسلمانها و همینطور رویکردها و راهبردهایی است که در محیطهای (احیاناً) خصمانه به کار می گیرند.

مراد زنان از آن «دیگران»ی که با آنها در تعامل هستند والدین، خانواده، کارفرمایان، دیگر زنان مسلمان، زنان نومسلمان، همسایه ها، غریبه ها، «ملت خیالی» و خود است.

در این مواجهات میان فردی، برچسبها و نمودهای فرهنگی گوناگون و معانی آنها دخالت دارند. در این تعاملات اجتماعی، زنان سعی میکنند معنای شخصی مسلمان



<sup>2.</sup> Sense of self







بودن و همینطور برچسبهایی که به آنان منتصب می شود را انتقال داده و ابراز کنند. افراد درگیر، طبقات مختلفی را به کار گرفته، رد می کنند، می پذیرند و اصلاح می نمایند. این برخوردها موجب خوداندیشی شده و خودفهمی ها و راهبردهای ممکن و مجزایی را ایجاد می کنند که احساس تعلق داشتن یا نداشتن، هویت ملی و نوعی خود مذهبی را بر می انگیزند. در این تعاملهای رو در رو، معانی متفاوتی از سوئدی بودن، آمریکایی بودن، مسلمان بودن و زن بودن با هم به مذاکره می نشینند و نتیجه ی این مذاکرات گاه کشمکش و ستیز است و گاه هماهنگی و سازش.

#### فردیت مورد هدف و معنای انتقالی

در طی گفتگوهایمان ماریان تجربیات خود در روابط میان فردی متفاوت را به تفصیل شرح داد و از شناختی که در خلال این روابط از خود پیدا کرد برایمان گفت. نتیجه ی روایتهای او درباره ی ارتباطش با دنیای پیرامون، یک فردیت مورد هدف بود. آنچه او ابراز می کرد اضطرابی روانی در رابطه با سوء تفاهم ها و برچسب زدن های بی ادبانه به او به عنوان یک زن مسلمان بود. طی مصاحبه ها او اغلب خود را از منظر دیگران ارزیابی می کرد، و آگاهی افزایش یافته ای نسبت به مواجهات متعدد رودر رو و تأثیر آن بر حس فردیتش را اظهار می نمود. همچون دیگر زنان، ماریان اولین تجربیاتش از تجسم حضور خود با هویت مسلمان در انظار عمومی را بسیار دشوار و اضطراب آور توصیف کرد. زمان زیادی لازم است تا فرد به پوشیدن راحت و بی دغدغه ی حجاب در محیط های غیر اسلامی عادت کند. در ادامه ماریان گزارشی از لحظات خود اندیشی یا به بیان دیگر «مواجهه» با خود را ارائه می دهد.

یادم میاید که بعد از حمام جلوی آینه ایستاده بودم و حوله را مانند روسری روی سرم گذاشتم. در آینه به خودم نگاه کردم و فکر کردم: «چه ریختی شدم! اصلاً میشه آدم انقدر قیافش مسخره بشه؟» به خودم نگاه کردم و فکر کردم که حتما عقلم را از دست داده ام... روزهای زیادی را در خانه نشستم و در نهایت با حجاب بیرون رفتم. خیلی مضطرب بودم و به همه نگاه می کردم.

آنا: «مى توانم تصور كنم كه چقدر سخت بوده.»

ماریان: «بله اگر کسی را که از قبل می شناختم می دیدم خیلی برایم سخت بود.»





آنا: «من هم به مواجهه با دوستان قديمي فكر مي كردم.»

ماریان: «بله، خیلی سخت است. مدت زیادی گوشهگیر شدم. دوستی داشتم و فکر میکنم او متوجه کنارهگیری من شد. و چند ماه بعد باردار شدم و در خانه ماندم. بعد دوستان مسلمان بیشتری پیدا کردم. خیلیها بودند (از آشنایان قدیمی) که ارتباطشان را قطع کردند. بعد به این نتیجه رسیدم که آنها مرا نمی شناسند به همین خاطر دیگر به خودم زحمت ندادم که با آنها احوال پرسی کنم چون تصور میکردم آنها نمی دانند من که هستم. اما آنها مرا به خوبی می شناختند. این ها همکلاسی های قدیمی بودند که با آنها ارتباطی گذرا داشتم. [فرزندان او وارد می شوند و مکث کوتاهی میکنیم] اما بعد... مسلمان بودن تا حدی سخت بود. در ابتدا زیاد مطمئن نبودم که به چه چیزی اعتقاد دارم. واقعا پاسخی برای مسائل نداشتم. بیش از هرچیز مسئله این بود که درست نمی دانستم برای چه این تصمیم را گرفته ام.»

آنا: «واقعا نمى دانى؟»

ماریان: «نه.گاهی فکر میکنم، «دارم خواب می بینم؟، من چیکار کردم؟» و گاهی هنگام عبور از یک پنجره وقتی تصویر خودم را می بینم این افکار به ذهنم می رسد. بعد فکر میکنم «این منم که این شکلیم؟ یعنی انقدر قیافم عجیبه؟ چرا من این کارو کردم؟» هنوز هم گاهی به ذهنم خطور میکند که چقدر با سرپوش قیافه ام عجیب می شود. قیافه ام عجیب است [کمی می خندد]. شخصیت دیگری است که مرا حیرت زده می کند. «این منم؟» همیشه خودم را مسلمان نمی دانم. بعد متوجه می شوم که، آه، چقدر واضح است.»

اینجا ماریان به تحول خود می اندیشد. هنگامی که ماریان با انعکاس تصویرش مواجه می شود، خود را از نگاه دیگران، بلکه از منظر ماریان پیش از گرویدن به اسلام، مشاهده می کند. او به تغییر آشکاری که در زندگیش رخ داده و هویت نمایان اسلامیش می نگرد. او یک گفتگوی درونی را به زبان می آورد که ناشی از تجربه ی او از خودبیگانگی است. عباراتی همچون «دارم خواب می بینم؟» و «این منم؟». انعکاس هویتی که او به آن تبدیل شده و





هویت فعلی او در آینه و پنجره به آن «من» روایتگر برمیگردد، به خود متفکری که متضمن انواع متعددی از خود ارائه گری ۲ها، تجارب، خاطرات و احساسات گوناگونی از تغییر و همینطور استمرار در زندگی است.

در بسیاری از موقعیت های روزمره، ماریان لزوما تمرکز یا توجه ویژه ای به هویت مسلمان خود ندارد. به این معنا که او تقریبا می تواند این مسئله را فراموش کند یا به گفته ی خودش برایش «طبیعی» شده است. همانطور که ماریان اظهار می کند «خودم را همیشه مسلمان نمی دانم.» تجربیات و افکار مختلف در انسجامی قابل درک درآمیخته اند. اما هرازگاهی همچون موقعیتی که در گفتگوی ذکر شده روایت شد، او به یاد می آورد که ظاهرش در نظر برخی از مردم پیرامونش تا چه حد «عجیب» و متفاوت می تواند باشد. هنگامی که او رفتاری مورد انتظار از دیگران را منظور کرده و آن را به خوداندیشی تویش نسبت می دهد، تضاد میان خویشتن شناسی و طبقه بندی اجتماعی و مردمی او آشکار می شود. احساسات ماریان در ارتباط با هویتش با مفاهیم و تصاویری که ظاهر او ایجاد می کند مطابقت ندارد و این عدم تطابق پدیده ای را به وجود می آورد که لینگره آن را «هوشیاری انعکاسی» می میامد. او در مطالعاتش بر روی برزیلی های ژاپنی در ژاپن نشان می دهد که چگونه حس فردیت او در مطالعاتش بر بروی برزیلی های ژاپنی در ژاپن نشان می دهد که چگونه حس فردیت آن ها به سبب جابجایی شان موضوع تفکر قرار می گیرد. به همین نحو، همذات پنداری با دسته های هویتی با خوداندیشی همراه شده، و حساسیت نسبت به هویت خود در ارتباط با دیگران را رقم می زند.

آنتونی کوهن (۱۹۹۴) ناهمخوانی میان ذهنیت فرد و دسته ها یا هویت هایی که از لحاظ اجتماعی و به صورت یک جاتحمیل شده را به چالش کشیده، میان فردیت  $^{\rm V}$  و شخصیت مایز قائل شده است. این تجربه ی «کشمکش میان فردیت (مفهوم «من» که به آن آگاهم)

- 1. Reflecting self
- 2. Self-presentation
- 3. Self-reflection
- 4. Self-image
- 5. Linger
- 6. Reflective consciousness
- 7. Selfhood
- 8. Personhood



و خودیت (تعریف من به عنوان یک ذات که جامعه آن را تحمیل میکند») (صفحه ۵۶) بخشی از تجربه ی اجتماعی نومسلمانان است. جامعه دسته های اجتماعی معینی را به نومسلمانان تحمیل میکند. او از لحاظ اجتماعی به گونه ای متفاوت ادراک می شود. او به احتمال زیاد در یک اجتماع و سازمان اسلامی شرکت میکند، همبستگی های جدیدی پیدا کرده و شاید حتی جایی به عنوان «مسلمان» نامش در آمار ثبت شده باشد.

تعاملهای اجتماعی، بازتابپذیری و درگیری با معنای فرهنگی و شخصی را برمیانگیزند. معناسازی پیوستهای که در تعماملات اجتماعی رخ می دهداز معنای انتقالی حکایت می کند، به عبارت دیگر معنا ساکن نیست بلکه متغیر و گذراست و انعکاسها و تفاسیر جدیدی را به دست می دهد. چنین نیست که این تعاملات صرفا بر این زنان اثر گذاشته یا آنها را تعیین کنند، درواقع آنها ناگزیرند که با مردم و دسته ها و برچسبهای معین درگیر باشند. (رک لینگر ۲۰۰۱: ۳۰۶) نتیجه یا معنای این مواجهات رودررو را نمی توان به تنهایی پیشبینی کرد یا صرفا با «موقعیتهایی» که به این زنان نسبت داده می شود توضیح داد. گاه این زنان ناگزیرند با انتظارات اجتماعی و معرفی عمومی از نحوه ی تفکر و رفتار یک فرد «مسلمان» و همین طور یک سوئدی یا یک «آمریکایی» تعامل کنند. آنها گاه مطابق با انتظارات رفتار می کنند و گاه مقاومت می کنند، تردید می کنند و با دسته بندی هایی که به آنها تحمیل شده به شیوه ای برانگیزنده و گاه متغیر جهت معکوس کردن موازنه ی قدرت مقابله می کنند.

فیلسوف «ایان هکینگ» ۱، به شیوه ای مشابه، این ظرفیت معناسازی و «اثر چرخشی» حاصل از آن را توصیف می کند. در کتاب ساختار اجتماعی چه چیزی ۲۶ هکینگ (۱۹۹۹) مبحث فوق العاده ای درباره ی تفاوت میان ساختارهای موجود در طبیعت و علوم اجتماعی مطرح می کند. در علوم اجتماعی هدف مطالعه در اغلب موارد، از نوع تعاملی است. مقصود او از این سخن این است که، انگاره ای که طرح ریزی شده یا به بیان دیگر، طرح ریزی انگاره ی «زنان مسلمان»، با افرادی که ذیل این انگاره قرار دارند در تعامل است. انتقاد هکینگ از «بحث طرح ریزی» این است که «جاده ای یک طرفه را القا می کند». او در ادامه می گوید:



<sup>2.</sup> The Social Construction of What?





«من با معرفی انگاره ی نوع تعاملی می خواهم این مطلب را روشن کنم که با جاده ای دوطرفه سر و کار داریم، یا بهتر بگویم، هزارتویی از کوچه های پیچ درپیچ» (۱۹۹:۱۱۶). او با تأکید بر وجه فرایند و تعامل، شرح می دهد که چگونه طبقه بندی می تواند بر آنچه طبقه بندی شده اثر بگذارد و همچنین نحوه ی واکنش مردم نسبت به طبقه بندی هایشان و اینکه چگونه گاه طبقه بندی شان را عوض می کنند و در نتیجه اینکه چگونه طبقه بندی ها را می توان اصلاح کرد یا جایگزین نمود. «کسانیکه به شیوه ای خاص طبقه بندی شده اند، اغلب خود را با توصیفی که از آن ها شده است وفق می دهند یا به مرور با آن سازگار می شوند، اما در عین حال به شیوه ی خاص خود هم تحول می یابند به گونه ای که طبقه بندی ها و توصیف ها نیازمند بازبینی مداوم هستند.» (۱۹۵:۱۹۹۵) او این پدیده را اثر چرخشی نوع بشر می نامد.

بنا به گفته ی هکینگ، در علوم اجتماعی، هدف همیشه در حرکت است. در نتیجه علوم اجتماعی با «اهداف متحرک» سرو کار دارد (۱۹۹۹) یعنی مردمی که مورد مطالعه و تحقیق قرار گرفته اند ممکن است به صورت خود آگاه و همراه با تفکر، نحوه ی طبقه بندی خود را درک کرده و برطبق آن خود را بازبینی کنند یا در واکنش به طبقه بندی شدن، خود را در جهت دیگری تغییر دهند. به رغم اینکه هکینگ به طور ویژه به شرایط اجتماعی و تاریخی پدیده هایی همچون چند شخصیتی، کودک آزاری و همجنس گرایی علاقه مند است، این مبحث او در تحلیل من از معناسازی متغیر و انتقالی، بسیار سودمند واقع شد. او در نقد خود از ساختارگرایی اجتماعی، وجود این پدیده ها را پیش از آنکه به این صورت مفهوم سازی شوند، زیر سؤال می برد و به «اثر چرخشی» اشاره می کند که مردم توسط آن می توانند به توصیف ها و دسته بندی علوم اجتماعی با عمل کردن به، و براساس چنین می توصیفهایی واکنش نشان دهند. من از اثرات چرخشی در معنایی وسیع استفاده می کنم که به این نظر اشاره دارد که از طریق یک خود متفکر، معانی دسته ها هنگامی که در شرایط واقعی بر افراد واقعی اعمال شوند، تغییر می کنند.

در حالیکه من این پنداشت شایع را که نظرات اجتماعی و عمومی به صورت خودکار و بی حساب در زندگی اجتماعی بازتولید می شوند، کاملا بی اساس می دانم، این پژوهش، نظریه ای خلاف آن را تأیید می کند. این مواجهات و مقابله ها در زندگی روزمره ی زنان، ا



1. dynamics



طبقه بندی ها و اثر چرخشی معنا را برجسته می کند. به عبارت دیگر این مواجهات نشان می دهند که دسته بندی های تحمیلی و معاناهایی که به آنها اختصاص داده شده چگونه موجب خوداندیشی شده، توسط مردم بازچیده و بازتعریف می شوند، و همچنین نشان می دهند که بازخوردها چگونه به شیوه های مختلف و غیرقابل پیش بینی هدایت می شوند. در دل این فرایند پویا و پیوسته ی معنای انتقالی که معنا در آن، همچون توپی به جلو و عقب پرت می شود و در نتیجه دگرگون می گردد، زنان با تفاسیر و برداشت های متفاوت تعامل کرده، از آنها سرباز زده یا آنها را کشف می کنند، همچون ایده هایی که جامعه از یک «زن مسلمان» ساخته و به کار می گیرد. همچون تحلیلی که از الگوهای شخصی در فصل گذشته ارائه کردم، در اینجا توضیح می دهم که چگونه به محض امتحان و سپس به کارگرفتن یک عنوان یا دسته بندی عمومی، یک تفسیر شخصی برانگیخته می شود. با الهام از از اثرات چرخشی نوع بشر و با نگاهی دقیق تر به ماریان نشان خواهیم داد که هرگاه شخصی یک نمود یا دسته بندی هویتی را به منظور ابراز حس فردیت به خود اختصاص می دهد، معنای آن نمود یا بندی به طور مکرر اصلاح می شود.

### استفادهی متغیر ماریان از عنوانها و دسته بندی های هویت

قطعه ای که در پایین آمده بخشی از مصاحبه ی ماریان است که تا حدی بازآرایی شده و به انواع خود فهمی های احتمالی که در مواجهات گوناگون پدید می آید اشاره می کند. خواننده متوجه می شود که چگونه ماریان دسته بندی هایی چون «سوئدی»، «مسلمان» و «مهاجر» را به خود نسبت داده، مجسم کرده و به شکلی نسبتا متغیر، بسته به موقعیت، آنها را به کار می گیرد. این قطعه ی طولانی از مصاحبه به خواننده این امکان را می دهد که موقعیت مصاحبه را درک کند و از این مکالمه تفسیری شخصی برداشت کند.

ماریان: «احساس می کنم مواجه شدن با کسانی که من را سوئدی تصور کرده اند کار سختی است. یک بار در کلاسی ثبت نام کردم و با معلم تماس تلفنی گرفتم. بعد که او مرا دید خیلی تعجب کرد. هیچ چیز نگفت. شروع به صحبت کرد اما دیگر نتوانست ادامه دهد. بعداً تماس گرفت و عذر خواهی کرد. او به نوعی نمی توانست با این واقعیت که من مسلمان هستم کنار بیاید. برای او کنار آمدن





با این موضوع کمی زمان برد چون پشت تلفن به نظرش کاملامتفاوت آمده بودم. فکر می کنم این کمی دشوار است. من همیشه این هشدار را به مردم می دهم که «ضمناً مسلمان هم هستم». فکر می کنم می خواهم به نحوی ملاحظه ی حال آن شخص را بکنم که او این حس ناجور را پیدا نکند که «وای نمی توانم با مسلمان بودنش کنار بیایم...»

آنا: «برای هر دوی شما سخت است.»

ماریان: «بله، برای هر دوی ما سخت است چون افراد خیلی دست پاچه می شوند. و من سعی می کنم با اطلاع قبلی ملاحظه ی آنها را بکنم. زمانی که می خواستیم خانه مان را بخریم خیلی احساس حماقت کردم. به مشاوراملاک با لحنی پوزش آمیز گفتم «ما مسلمان هستیم». او گفت «بله بله، مهم اینه که پول داشته باشین» [هر دو می خندند]. حالت خیلی مصنوعی و مسخرهای بود. گاهی هم افراد از این تذکر من عصبی می شوند. چون فکر می کنند از پس آن بر می آیند. شاید فکر می کنند موضوع مهمی نیست. مثلاهمسایه ی ما اینجا از من پرسید اهل کجا هستم. کمی آزرده گفتم «خب اهل سوئد». اما او می خواست پرسید اهل کجا هستم. کمی آزرده گفتم «خب اهل سوئد». اما او می خواست بداند «بله ولی کجای سوئد؟» خیلی از اوقات سوء تفاهم پیش می آید و آدم کلی پیش داوری می کند. من نمی توانم خودم راهیچ کجا طبقه بندی کنم، نه اینجا و پیش داوری می کند. من نمی توانم خودم راهیچ کجا طبقه بندی کنم، نه اینجا و بچه هایم از من سوئدی تر می شوند... نمی دانم.»

آنا: «تو میگویی سوئدی تر و میگویی او فکر کرد من سوئدی هستم... درحالیکه تو واقعا سوئدی هستی، درسته؟»

ماریان: «بله هستم، درسته. اما من همیشه خودم را با مهاجرین یکی می دانم. یک نومسلمان دیگری بود که می گفت «من و یک مهاجر دیگر آنجا منتظر نشستیم» یعنی او هم خودش را مهاجر می دانست.

آنا: «تو از طبقهی «مهاجر» نام می بری که خیلی وسیع است. تو...» ماریان: «گاهی فکر می کنم هر دو هستم. اما اکثر اوقات احساس می کنم بیشتر به سمت مهاجر تعلق دارم تا سمت سوئدی.»





آنا: «آیا (از زمانی که مسلمان شدی) همیشه همین احساس را داشتی؟» ماریان: «نمی دانم. گمان می کنم کمی هم تغییر کرده. احتمالاً الان به نسبت زمانی که تازه مسلمان شده بودم بیشتر می توانم مسائل مربوط به سوئدی بودن را قبول کنم. آن زمان یک مسلمان بودم با ملیت سوئدی. سخت است. لنسان مجبور می شود هر چیزی که مربوط به ملیتش می شود را انکار کند. و این همان کاری است که در اسلام باید انجام داد. یعنی مطلوب این است که ملیت نادیده گرفته شود. اما به هرحال نمی شود از آن اجتناب کرد، نمی توانیم از هویت خودمان فرار کنیم، نمی توانیم آنچه که هستیم، طرز تفکرمان و احساسمان را انکار کنیم.» آنا: «با ملیت سوئدی خود چطور ارتباط برقرار می کنی؟»

ماریان: «خب، درواقع با هر دو، نه؟ من فکر میکنم خوب است که این پیشینه را دارم. فکر میکنم به عنوان یک سوئدی یاد گرفته ام چیزهایی را ببینم که مسلمانان اغلب نسبت به آنها کاملا بی توجه اند، مثلا همین مسائل مربوط به جنسیت و آن ساختارها.»

آنا: «و تو توانسته ای این مسائل را با اسلام ترکیب کنی. و به نظر می آید که این به عنوان یک دیدگاه سیاسی مسئله ای است که بسیاری...»

ماریان: «بله. اگر کسی پیشینهی سوسیالیستی داشته باشد می تواند با تفکر همبستگی (در اسلام) ارتباط برقرار کند. در اسلام صدقه به فقراو عقیدهی برابری وجود دارد. بله، شما می توانید هرچه را که می پسندید انتخاب کنید.»

[...]

آنا: «داشتم به مطلبی که قبلاگفتی فکر میکردم... اینکه خودت را با مهاجرین یکی میدانی.»

ماریان: «اما به موقعیت هم بستگی دارد. میان مسلمانان قطعا صد در صد سوئدی هستم.»

آنا: «بستگی دارد با چه شخصی مواجه باشید. آیا هنوز در جامعهی سوئدی مشارکت داری مثلادر انتخاباتها و مانند آن؟»

ماریان: «به عنوان مثال همسرم معتقد است که رأی دادن کار احمقانه ای است.







او معتقد است که رأی دادن بی فایده است. در نظر او کاری کاملاً مسخره است، او می گوید نباید در امور اجتماع نقش داشته باشیم. من در طی این سالها همیشه رأی داده ام... اما نومسلمان هایی را هم می شناسم که رأی نمی دهند. اما... بله متفاوت است. سخت ترین تجربه ی عاطفی من برگشتن به روستا بود، وطن دوران کودکیم. اینکه آنجا باشی اما به عنوان یک مسلمان به شدت متفاوت باشی. آنجا مسلمان بودن خیلی سخت است. آنها مدام می گویند: «هاها اون چیه رو کلت؟» و «میدونی، ما از وقتی یه ذره بچه بودی دیدیمت پس اون لامصبو از رو سرت بردار»، «می خوای تمام روزو با اون لباس گل گشاد بگردی؟» خیلی برایم سخت به د.

آنا: «چطور این موضوع را حل می کنی؟»

ماریان: «سال اول تحمل رفتن به آنجا را نداشتم. خیلی از حرفهای مردم غمگین می شدم. البته می دانم که سر به سرم می گذارند. اما بیشتر از هر چیز از این غمگین می شوم که آنجا همیشه یک بیگانه به حساب می آیم. اینکه نمی توانم به آنجا برگردم و همانی باشم که بودم. وقتی آنجا می روم به خانه ی مردم می روم و غذا می خورم. خب، اما نمی توانم هیچ چیزی بخورم. همیشه همینطور است. همیشه یا گوشت خوک است یا گوشت دیگری یا یک نوع مارگارین که واقعا دلم نمي خواهد بخورم. الكل هم آنجا هست. به لحاظ فرهنگي من كاملا بیگانهام. می توانم گاهی در برنامه ها شرکت کنم یا تااندازهای ملاحظه شان را بكنم. من به عنوان يك مسلمان مشروب نمي نوشم و درواقع اصلانبايد در مكاني كه كساني مشروب مي نوشند حضور داشته باشم. اينها مسائل كوچكي هستند. من نمى توانم وارد جمع آنها بشوم و اين مسائل را به آنها تحميل كنم اما احساس مى كنم بايد خودم را محدود كنم. آن وقت احساس مى كنم بايد بيگانه بودن را انتخاب كنم. هميشه بايد خودم را محدود كنم يا اينكه آنها بايد تجديد نظر كنند. آنوقت است که احساس می کنم مرزی میان مان وجود دارد و شاید همین طور هم درست باشد. چون من نمي توانم وارد جمع آنها بشوم و تظاهر كنم كه مثل آنها هستم. برعکس، موضوع همیشه بر سر خوردن است... و پوشیدگی یا برهنگی.»



آنا: «آيا حالا با گذشت چند سال احساس مي كني راحت تر شده؟»

ماریان: «بله. حالاتا حدودی میتوانم...خودم هم رشد کرده ام. دیگر آنقدرها نسبت به خیلی از این مسائل حساس نیستم. می دانی، زمانی که مسلمان شدم در شهر زندگی می کردم و با کسی دوستی دائمی نداشتم. (پس) مشکلی وجود نداشت. ولی آنجا [وطن دوران کودکی] مشکل است.»

آنا: «به این فکر می کردم که آیا به مرور به اینکه از چه راه حل هایی استفاده کنید آشنا می شوید؟»

ماریان: «بله، بله قطعا آدم آشنا می شود.»

آنا: «و آنها هم باید شما را بشناسند، یا اینکه شناختهاند؟»

ماریان: «تقریبا خوب شده است. یک بار فرزندانم آنجا به کلاس شنا رفتند و روز آخر بود و از طرف روزنامه به آنجا رفتند و عكس گرفتند. به نظر ميآمد كه آنها به ما افتخار مي كنند. چون اينجا واقعا موردهاي عجيبي هم وجود دارند. مي دانم كه خالهام گاهی بچههایم را به کلاس شنامی برد و کنار استخر می نشست و می گفت «بله، دارم سیاه زنگیامو می شمرم» داشت بچه های من را می شمرد که مطمئن شود هيچ كدام غرق نشده باشند[مي خندد]. من با اين حرف او كنار آمدم. ناراحت نشدم، به نظرم خنده دار هم آمد. ما نزدیک یک خلیج زندگی می کنیم و آنها اسم آن را «خليج فارس» گذاشتند [ميخندد]. بنابراين فكر ميكنم که به تفاهم و درک مشترک می رسیم، بله...مؤثر است اما هیچ وقت احساس نميكنم كه واقعا يكي از آنها هستم ... خالهام به من مي گويد احساس ميكند برایش سخت است که دیگر هیچ وقت آنطور که در گذشته به هم نزدیک بودیم احساس صميميت نداريم. يک مانعي ميانمان هست... که مربوط به احساس همبستگی است. این قسمت دشوار قضیه است. اینکه من واقعا عاشق آنجا هستم اما درعین حال در آن فضا، به شدت عجیب و غریب و بیگانهام. آنجا مسلمان بودن خیلی بیخود است. در شهر شرایط فرق می کند. من نمی توانم با آنها همینطوری که با شما صحبت می کنم حرف بزنم. فایدهای ندارد. منظورم این نیست که آنها کندذهن هستنداما غرق دنیای خودشان اند. نمی شود راجع





به این حقیقت که می شود به آیین دیگری در آمد با آنها بحث کرد. » آنا: «آیا این مسئله به خاطر اعتقاد توست یا پوششت یا به این خاطر که آنها انتظار دارند و می دانند که باید متفاوت باشی؟ »

ماریان: «فکر میکنم همهی اینهاست، اینکه من باید متفاوت باشم. اعتقاد من چندان مهم نیست. خب، بابت این موضوع می رنجند، می گویند «با این حساب همهی ما می ربیم جهنم چون اعتقادمون شبیه تو نیست؟» خیلی به آنها بر می خورد... با اینکه من هرگز این فکر را ابراز نکرده ام. و به نوعی واقعیت هم همین است، درست است؟ من نمی توانم بگویم اسلام به اندازه سایر ادیان خوب است. چون واقعا فکر می کنم اسلام از همهی ادیان بهتر است. آنها می گویند «تو فکر می کنی بهتر از مایی.» و من به نوعی همین باور را هم دارم، چون اگر نسبت به این موضوع بی تفاوت بودم نمی توانستم که مسلمان باشم. چون من این حقیقتا اعتقاد دارم که مسلمان بودن خوب است، این اعتقاد را دارم که اسلام بهترین است. اگر بگویم که هر چیز دیگر (غیر از مسلمان) باشی خوب است دروغ گفته ام... به علاوه احساس می کنم آنها را رنجانده ام. مثل اینکه (گفته باشم) آنچه آنها دارند یا من را با آن بزرگ کرده اند به قدر کافی خوب نبوده و من آنها را با متفاوت بودنم نا امید کرده ام.

موضوع شهامت است. اینکه شهامت داشته باشی که خودت باشی و با دیگران به تفاهم برسی. اگر هر دو مضطرب باشیم هر دو عقب نشینی می کنیم. برای من مشکل است چون من آدمی نسبتاً خجالتی هستم.»

آنا: «واقعا؟ [از اینکه این موضوع با ذهنیتی که از او دارم جور در نمی آید اظهار تعجب می کنم.]

ماریان: «از اینکه ضایع شوم می ترسم. متوجه شده ام که اینطور هستم. بنابراین اصلاً نباید مسلمان می شدم چون با این کار آدم واقعا ضایع می شود [می خندد]. من از شکست خوردن می ترسم. و از اینکه مردم به من نگاه کنند خوشم نمی آید.» آنا: «اما مردم نگاه می کنند.»

ماریان: «بله قطعا نگاه می کنند. این یکی از دشوارترین جنبه های مسلمان بودن





است، اینکه همیشه در معرض نگاههای مردمی. به همین خاطر است که گاهی فکر می کنم باید در یک کشور اسلامی زندگی کنم، برای اینکه برای یک بار هم که شده بتوانم یک شخص عادی باشم. و مدام زیر سؤال نروم و در معرض نگاهها نباشم. احساس می کنم که مردم فکر می کنند من برایشان هزینه بر هستم [اشاره به نظر رایج درباره ی مهاجرین مبنی بر اینکه آنها برای مالیات دهندگان هزینه ی زیادی دارند].»

آنا: «در این میان مسائل زیادی وجود دارد. تو همان چیزی را که فکر میکنی آنها دربارهی تو فکر میکنند انجام می دهی و برعکس.»

ماريان: «بله.»

آنا: «و این غیرقابل اجتناب است. آیا پیش می آید که مردم برای حرف زدن (درباره ی ظاهرت) به تو نزدیک شوند؟»

ماریان: «نه، به ندرت. اما جور خاصی به آدم نگاه میکنند. شاید از نگاه هایشان منظور بدی نداشته باشند اما... اوایل که آدم مسلمان شده بیشتر نسبت به این موضوع حساس است. آن وقت ها من به چهره و واکنش مردم دقت میکردم. همیشه به دل میگرفتم.»

[...]

ماریان:[از ماریان راجع به تغییراتی که مسلمان شدن برایش به همراه داشته پرسیده ام.] «به عنوان یک مسلمان زندگی فوق العاده ای دارم. به کارهای خوبی مشغولم مثل کمک به زنان مسلمان و کارهایی از این دست.»

آنا: «مسلمان بودنت صرفا یک هویت دینی نیست، درست است؟»

ماریان: «همینطور است، در کارهای دیگری هم فعالیت دارم. احساس می کنم با آدم های فوق العاده ی زیادی آشناشده ام که شاید اگر مسلمان نشده بودم هیچ وقت ملاقاتشان نمی کردم... ارتباطات اجتماعی زیادی دارم که اگر مسلمان نمی شدم، میسر نبود... به عنوان یک نومسلمان با نومسلمان های دیگری آشنا می شوم و فقط با آن هاست که حقیقتا احساس راحتی می کنم. با زنان عرب کاملا راحت نیستم. اگر صحبت از هویت باشد... تقریبا فقط با نومسلمان ها سازگار هستم. مهاجرینی





راهم دیده ام که خیلی سوئدی شده اند. واقعا تأثیر زیادی بر هویت فرد و نوع نگاه او دارد. احساس می کنم زنان خیلی عرب به شدت کسل کننده اند.» آنا: «منظورت از خیلی عرب چیست؟ مذهبی یا...؟»

ماریان: «نه نه، منظورم کسانی است که خیلی دربند فرهنگ خودشانند، کسانی که بخش عمده ی فرهنگ خود را رها نکرده اند و خیلی کم فرهنگ سوئدی را جذب کرده اند. من زن عربی را هم می شناسم که سوئدی نشده اما خیلی سوئدی فکر می کند. در جامعه فعالیت دارد، فرزند انش در انواع فعالیت ها شرکت می کنند و او خودش با ماشین آنها را می برد. او کار می کند... با این افراد کاملا احساس راحتی می کنم. آن وقت است که حس مسلمان بودن دارم اما به شکل نسبتا سوئدی.»
آنا: «و با زنان خیلی عرب شدید ا احساس سوئدی بودن می کنی.»

ماریان: «درست است. به نظرم علاقه مندی های کسل کننده ای دارند. با آنها احساس بیگانگی میکنم. از چیزهایی که آنها به آن می خندند خنده ام نمی گیرد. کسانیکه تا حدی سوئدی شده اند هم \_ اگر بخواهیم اینطور توصیفشان کنیم \_ شوخی های من را می فهمند. بحث این است که فرد چه می فهمد و به چه اشاره می کند.»

[...]

آنا: «تجربهات از مواجهه با خانوادهی همسرت چطور بود؟ رفتن به وطن آنها به عنوان یک نومسلمان چه احساسی داشت؟ چه برخوردی کردند؟»

ماریان: «آنها خیلی خوب برخورد میکنند و احساس میکنند فوق العاده است که مسلمان شده ام. به عنوان یک مسلمان غربی از آدم حسابی تعریف و تمجید میکنند. بسیاری از نومسلمانان، البته از میان مردها، هستند که در سازمانهای مختلف مسلمانان موقعیتهای خوبی دارند. زنان هم در سطح جهانی نسبتا فعال هستند. به نظرشان پدیده ی شگفت انگیزی هستیم. آن ها هنوز هم نسبت به غرب احساس حقارت دارند و (فکر میکنند) چیزی برای عرضه ندارند. به نحوی به آنها القاء شده که پست ترند، استعمار هم مؤثر بوده... اما از طرف دیگر همه چیز به اینجا ختم می شود که من باید مثل آنها شوم. من در مقابل این عقیده





به شدت مخالفت می کنم. با آنها هم هیچ وقت احساس یگانگی نمی کنم. آنجا هم همیشه یک بیگانه هستم. نمی توانم به زبان آنها صحبت کنم و نمی خواهم که به زبان آنها صحبت کنم. همیشه این احساس را داشتهام که دلم نمی خواهد (زبانشان را بیاموزم). ترجیح می دهم در چنین موقعیتی ساکت بمانم. نمی دانم چرا. احتمالا مشکلی دارم، اما انرژی کافی برای ورود به این مسئله را نداشتهام. زبان عربی خوانده ام اما عربی با گویش آنها خیلی متفاوت است. نوعی محافظت است، نوعی راهبرد شخصی که نمی خواهم زبانشان را بیاموزم چون نمی خواهم یکی از آنها باشم... چون از فرهنگشان خوشم نمی آید. شاید کار بزدلانه ای باشد اما علاقه ای ندارم. وقتی آنجا هستم یا آنها اینجا هستند ترجیح می دهم در دنیای خودم باشم. نمی خواهم زیاد حرف بزنم. گاهی در آشپزخانه درباره ی مسائل روزمره تا جایی که زبانشان را بلدم با هم گپ می زنیم اما نمی خواهم با آنها وارد مباحث عمیق تر بشوم... شاید این مسئله بیانگر نوعی تردید از ناحیه ی من باشد. با این عقیده ی آنها که من باید عوض شوم مخالفم.

...]

به آنجا احساس تعلق ندارم. هیچ کجا احساس تعلق ندارم جز در جمع نومسلمانهای سوئدی. این احساس من است. هرگز نمی توانم با آنها کاملا راحت باشم [اقوام همسرش]. اما با نومسلمانها احساس می کنم می توانم صد درصد خودم باشم... اینکه بتوانی کاملا خودت باشی. من فکر نمی کنم کارهایی که آنها[اقوام همسرش] می کنند دقیقا اسلامی باشد. من به اسلام گرویده ام نه به فرهنگ عجیب آنها.

ماریان مجموعه ای از مواجهات یا تعامل های رو در رو را مطرح می کند. مواجهه با کسانیکه از کودکی میشناخته، اقوام همسر مسلمانش، مسلمانان سوئدی، زنان مهاجر عرب، همسایه ها، معلم ها و دیگر نومسلمان ها. در این میان چه می گذرد؟ او سعی دارد با استفاده از بازنمایی ها و دسته های بخصوصی، پیچیدگی های هویتش، احساس تعلق یا عدم تعلق، اتصال و جدایی، همبستگی، وفاداری و بی وفایی را بازشناسی و ابراز کند. فکر می کنم خواننده با مطالعه ی نسخه ی طولانی مصاحبه بتواند به خوبی اثر چرخشی پویای نوع بشر را درک کند.





تبادلات و روابط میان فردی مسلما انواع خودفهمی و احساس تعلق را ایجاد می کند. احساس او از مسلمان بودن، یعنی معنایی که او به هویت مسلمان خود نسبت می دهد، به میزانی متغیر بسته به افرادی که با آنها در تعامل است ب پذیرفته و فهمیده می شود. به عنوان مثال، او چگونه حس متفاوت بودن چه میان مسلمانان و چه میان سوئدی ها را بیان می کند؟ او میان مسلمانان احساس می کند «صد در صد سوئدی» است و با سوئدی ها، همچون اقوام و دوستانش در موطن دوران کودکیش احساس می کند «به عنوان یک مسلمان به شدت متفاوت» است. احساسات ماریان در نوسان است. نمونه های این نوسان را در جملات زیر می توان مشاهده کرد: «خیلی سوئدی» بودن میان زنان عرب، خیلی غریب وغیر عادی بودن در جمع اقوامش، احساس یگانگی با «مهاجرین» به طور کلی، «مسلمان به شکل نسبتا سوئدی» میان برخی مهاجرین و «صد در صد خودم» در تعامل با دیگر نومسلمانان. مشخص می شود که ماریان بودن، چنانچه در مورد اکثر ما صدق می کند، نومسلمانان. مشخص می شود که ماریان نودن، چنانچه در مورد اکثر ما صدق می کند، بسته به موقعیت و افراد درگیر، معانی ناهمگن و متغیر پیدا می کند. بنابراین، دسته ها، معانی قطعی یا کاملی ندارند، بلکه آنچه «سوئدی» به آن دلالت می کند. بسته به افراد دخیل معانی قطعی یا کاملی ندارند، بلکه آنچه «سوئدی» به آن دلالت می کند. بسته به افراد دخیل در تعامل و سایر دسته های درگیر، تغییر می کند.

با امتحان کردن انواع دسته های هویت ملی و مذهبی تثبیت شده و اصطلاحات مختلفی همچون «صد در صد خودم»، ماریان سعی دارد حس فردیت خود را در ارتباط با دیگران به طور دقیق مشخص کرده، انتقال دهد. غالبا چنین فرض می شود که جابجایی اینچنین در خودبازنمایی فرد، منجر به پاره خودهایی می شود که بیانگریک تز نظری درباره ی «خود»ی است که به واسطه ی گفتمان ها در موقعیت های مختلف قرار گرفته است. با این وجود، من فکر نمی کنم که این جابجایی از «مسلمان» به «سوئدی» به «مهاجر» و غیره رابتوان به معنای واقعی کلمه دربرگیرنده ی خودهای متعدد تلقی کرد، دیدگاهی که اغلب نشانگر این فرض است که این گفتمان های متعدد هستند که خودهای گذرا ۲ را به وجود می آورند. تأکید حس پیوستگی و تداوم فرد، مشابه آنچه من در این پژوهش بر آن اصرار ورزیدم، به



<sup>1.</sup> Self-presentation

<sup>2.</sup> Ephemeral selves

معنای دفاع از یک اندیشه ی نظری درباره ی یک خود یکپارچه ی ثابت و محدود نیست، اما نه من، نه ماریان، هیچ کدام او را خود تجزیه شده انمی دانیم.

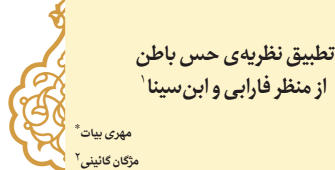
راه دیگری نیز برای حل این مسأله وجود دارد که استعارههای رایجی همچون «فرد مرزگذر»۲ و «خود تجزیه شده» را به چالش می کشد. چه چیزی باعث می شود ماریان در ارتباط با زنان عرب اینقدر خود را «سوئدی» بداند و با زنان مهاجری که «تا حدی سوئدی» شدهاند احساس «راحتی» كند؟ همانگونه كه پیش از این هم در این كتاب تأكید كردهام، معتقدم که نباید کاربرد مفهوم «سوئدی» را لزوما برگرفته از حس تعلق ملی، یا به معنای هویت ملی بدانیم (لینگر ۲۰۰۱:۳۰۹، ۲۰۰۳). دیدیم که خودسازی ماریان عمدتا حول یک مدل شخصی برجسته از برابری جنسی و حقوق زنان، سازمان یافته است. اینها دریافت هایی است که موجب اشتغال او به فعالیت های متنوعی در زندگی روزمرهاش می شود. او از طریق این فعالیت ها اسلام را پیاده کرده است. ماریان از ارزش های «سوئدی» که برایش مهماند سخن می گوید و از اینکه کِی و چگونه احساس «سوئدی» بودن می کند. اینها دریافت هایی هستند که او مکرر به آنها اشاره می کند. ماریان با زنانی احساس راحتی می کند که مانند خودش در جامعه به طور فعال ایفای نقش می کنند و برابری جنسی را ارج می نهند، کار می کنند و فرزندان شان را در فعالیت های گوناگون شرکت می دهند. او با این زنان، احساس مسلمان بودن مي كند اما به نحوى نسبتا سوئدي. معاشرت با زنان مسلمان «نسبتا سوئدي» مهاجر و دیگر نو مسلمانان \_ در مقایسه با رابطه ای که او با جمع زنان عرب و اقوام همسرش و همینطور اقوام خودش دارد \_ به او این امکان را می دهد که احساس «سوئدی» و «مسلمان» بودن را با هم تجربه كند و هر دو بعد هويت خود را بپذيرد. بنابراين، دقيق تر اين است كه بگوییم دسته های مورد استفاده، نشان می دهند که او تا چهاندازه خود را قادر به ابراز معنای شخصى اش از مسلمان بودن مى داند. بنابراين، اين بى ثباتى نشانگر اثر چرخشى معنا است که عینا حاصل قدرت یک خود خوداندیش برای دستیابی به احساس پیوستگی و تداوم حتى هنگام استفاده از دسته هاى هويتى گوناگون، به جاى يک خود چندپاره است.



<sup>1.</sup> Fragmented self

<sup>2.</sup> Border crossing individual

<sup>3.</sup> Self-making



#### چکیده

مقاله مورد نظر تحت عنوان «تطبیق نظریه حس باطن از منظر فارابی و ابن سینا» بر گرفته از مجله علمی ـ تخصصی و بین المللی فلسفه اولی «Transcendent Philosophy» جلد ۲۰ دسامبر ۲۰۱۹ میباشد، که به تطبیق فلسفه و عرفان میپردازد. نظریه ی حس باطن در مباحثی با رویکرد معرفت شناختی نقشی کلیدی دارد. هر ابهامی در این نظریه به شکگراییهای متفاوتی می انجامد و کارایی آن را مختل می سازد. در این مقاله، به بررسی مسئله ی حس باطن از دیدگاه فارابی (۲۵۸ ـ ۳۳۹هدق.) و ابن سینا (۲۲۸ ـ ۳۷۳هدق.) با رویکرد تطبیقی ـ تاریخی می پردازیم. فارابی به لحاظ نظریه های مبتکرانه اش در مورد کارکردهای گوناگون حس و ابن سینا از نظر شرح و تفصیلش در مورد مفاهیم قوای حسی در این زمینه حائز اهمیت هستند. فارابی هنگام بیان مفهوم ادراک خیالی و کارکردهای آن به سه کارکرد ولیه ی این حس می پردازد که عبارت اند از بایگانی صور حسی، ترکیب و جداسازی صور حسی و صورت های ذهنی. ابن سینا آنچه را که فارابی قوای خیالی می نامد، تحت عنوان سه قسم از حس باطن تعریف می کند، یعنی قوه خیال، قوه تخیل و قوه حافظه.

واژگان كليدى: فارابى، ابنسينا، حس باطن، قواى خيالى.

۱. برگرفته از مجله علمی تخصصی و بین المللی فلسفه اولی «Transcendent Philosophy» جلد ۲۰ دسامبر ۱۰ در در در در در تایی تورندی و نادیا مفتونی.

<sup>\*.</sup> دانش پژوه سطح سه رشته فلسفه اسلامی جامعة الزهراء ﷺ؛ کارشناسی مترجمی زبان انگلیسی mbayat17281@gmail.com

۲. کارشناسی ارشد ادبیات انگلیسی mogaeini@yahoo.com

## نظریه حس باطن از منظر فارابی و ابن سینا

برخی ویژگیهای نظریه ی حس ارسطو نه تنها در نظریه ی فارابی در این خصوص به چشم می خورند، بلکه در نظریه ی ابن سینا هم در مورد حس باطن نیز دیده می شوند. بیشتر دیدگاه های ارسطو در خصوص نظریه ی حس باطن، در کتاب وی در مورد نفس انسان تحت عنوان «درباره ی روح» (De Anima) مشهود است. (ارسطو، ۱۹۹۵، ۱۹۷۵ الف ۱۸ ـ ۴۲۹ الف ۴). هنگام توضیح در مورد ماهیت حس باطن، ارسطو ابتدا توصیفی سلبی از ادراک خیالی ارائه می دهد و بیان میکند که ادراک خیالی شامل چه مواردی نمیشود. وی به تفاوت خیال با تفکر، حکم، عقیده، ایمان، تصدیق، استدلال، ادراک، علم و عقل تأکید می کند. به اعتقاد او، خیال متفاوت از تفکر و حکم است؛ زیرا خیال بدون ادراک ایجاد نمی شود و حکم بدون خیال به دست نمی آید. بنابراین، تفاوت میان تفکر و حکم واضح است؛ زیرا هر گاه که بخواهیم، قوه خیال تحت کنترل ماست است و هر زمان که اراده کنیم، می توانیم تصویری را تصور کنیم (ارسطو، ۱۹۹۵، ۴۲۷ ب ۱۴ ـ ۱۹).

این ایده که ادراک خیالی تحت تسلط و خواست انسان است، صرفاً به این معنا نیست که انسان فاقد ادراک خیالی است؛ زیرا تفکر نیز اختیاری است. به این ترتیب، تفکر وابسته به معیارهای منطقی است که می توان با پیگیری آنها را کسب کرد. حال آنکه ادراک خیالی وابسته به معیارها و موانع منطقی نیست. نکته دیگر این است که ادراک خیالی تحت کنترل قدرت و خواست انسان به حسب خصوصیاتش می تواند متکی بر عقل عملی باشد؛ زیرا امور متعلق به عقل عملی تحت کنترل قدرت و اراده آزاد انسان قرار دارند. هر آنچه متعلق به عقل عملی است قابل ارزیابی است. در مباحث مربوط به قوه خیال به طور مفصل به این مسائل پرداخته ایم.

از نظرارسطو ادراک خیالی و عقیده با هم متفاوتند. وی چنین استدلال میکند که ما در شکلگیری عقایدمان آزاد نیستیم و نمیتوانیم از گزینه غلط یا درست اجتناب کنیم.

افزون بر این، هنگامی که به نظر ما شئای ترسناک و یا تهدیدآمیز است، بیدرنگ امیال و احساساتی در درونمان ایجاد می شود، همانند زمانی که با شیء قابل اعتمادی روبرو می شویم. اما آن هنگام که فقط تصور می کنیم دیگر فاقد آن تأثرات هستیم، مانند کسانی که نقاشی صحنه ای زیبا و یا ترسناک را تماشا می کنند (ارسطو، ۱۹۹۵، ۱۹۹۵ ب ۲۰ – ۲۲).





علاوه بر این، عقیده با ایمان همراه است؛ زیرا بدون ایمان به آنچه که باور داریم، امکان عقیده منتفی است، حال آن که بیشتر حیوانات دارای ادراک خیالی هستند، نه ایمان. همچنین هر عقیده ای همراه با ایمان، هر ایمانی با تصدیق و هر تصدیقی با عقل همراه است. اما برخی حیوانات از ادراک خیالی که فاقد عقل است برخوردارند (ارسطو، ۱۹۹۵، ۲۲۷ الف ۱۸ – ۲۳).

ارسطو ادراک خیالی را از ادراک حسی جدا می داند، به این دلیل که ادراک یا بالقوه است یا بالفعل، مانند قوه بینایی و عمل دیدن، و ادراک خیالی، در غیاب هر دو ی آنها تحقق میابد، همانند رؤیا. دلیل دوم اینکه ادراک حسی همیشه حاضر است، نه مانند ادراک خیالی خیالی که باید آن را تصور کرد یا به خاطر آورد. سومین دلیل این است که اگر ادراک خیالی باشند، بالفعل همان ادراک حسی باشد، همه ی حیوانات می بایست دارای ادراک خیالی باشند، اما چنین نیست. برای نمونه، مورچه ها، زنبورها و کرم ها فاقد ادراک خیالی هستند. چهارمین دلیلی که وی ارائه می دهد این است که ادراک حسی همیشه صادق است و ادراک خیالی این طور نیست. دلیل پنجم وی این است که وقتی احساسات حسی ما با دقت متوجه اشیا می شوند، نمی گوییم: «این شیء یک انسان است»، اما اگر ادراک حسی ما از آن شیء با ابهام همراه باشد می گوییم: «این شیء یک انسان است»، اما دراک خیالی بینایی ظاهر می شود (ارسطوبی این است که حتی وقتی چشمانمان را می بندیم، ادراک خیالی صادق نباشد، وی آن را از اموری، مانند علم یا عقل که همیشه تاثیر گذارند، ادراک خیالی صادق نباشد، وی آن را از اموری، مانند علم یا عقل که همیشه تاثیر گذارند، ادراک خیالی صادق نباشد، وی آن را از اموری، مانند علم یا عقل که همیشه تاثیر گذارند، ادراک خیالی صادق نباشد، وی آن را از اموری، مانند علم یا عقل که همیشه تاثیر گذارند،

ارسطو با بررسی تمایز میان ادراک خیالی و ادراک حسی و عقیده نشان می دهد که امکان ندارد ادراک خیالی از عقیده به علاوه ادراک حسی تشکیل شده باشد و یا ممکن نیست که عقیده از ادراک خیالی ناشی شود و یا ترکیبی از ادراک خیالی و ادراک حسی باشد. بر اساس هر دو مطلبی که ذکر کردیم و به دلایلی که به حسب آن عقیده واقعی نمی تواند متفاوت از ادراک واقعی باشد، این مطلب امکان پذیر نیست. ارسطو توضیح می دهد که ادراک خیالی چه چیزی نیست، اما سؤال اینست که ادراک خیالی چیست؟ وی ادراک خیالی را حرکتی می داند که بدون ادراک حسی امکان پذیر نمی باشد. به این معناکه





این نوع درک فقط در موجودات دارای ادراک حسی و در اندام های متعلق به حواس صورت می گیرد. از آنجاکه حرکت تنها از ادراک بالفعل حاصل می شود و خصوصیات آن مشابه خود ادراک حسی می باشد، پس این حرکت از آن ادراک حسی جدا شدنی نیست، یا امکان ندارد در موجودی که فاقد ادراک حسی باشد صورت گیرد. بنابراین، فردی که دارای ادراک خیالی است، فاعل بسیاری از امور و قابل و پذیرنده ی آنهاست (ارسطو، ۱۹۹۵، ۴۲۸ ب ۱۱ ـ ۱۷).

ویژگی ادراک خیالی این است که شبیه ادراک حسی است با این تفاوت که ادراک حسی ناگزیر از ارتباط با اشیای مادی حاصل می شود اما ادراک خیالی به هیچ وجه با شیء مادی مرتبط نیست (ارسطو، ۱۹۹۵، ۴۳۲ الف ۹).

ارسطو نتیجه می گیرد که اگر ادراک خیالی امور دیگری را، غیر از مواردی که پیش از این ذکر کردیم، شامل نشود، بر این اساس، ادراک خیالی باید حرکتی باشد که به واکنش بالفعلی از یک مبدأ ادراکی بیانجامد (ارسطو، ۱۹۹۵، ۴۲۹ الف ۱ \_ ۲).

بانامگذاری ادراک خیالی به اسم یونانی «فنطاسیا» (phantasia) که از «فاوس» (phaos) اخذ شده است. ارسطو تأکید می کند که ادراک خیالی متعلق است به فعل ادراکی دیدن و اینکه بینایی مهم ترین حسی است که بدون وجود نور امکان پذیر نمی باشد (ارسطو، ۱۹۹۵، ۲۲۹ الف ۱-۲).

گفتنی است که فارابی واژه فنطاسیا را به کار نبرده است و ابن سینا از واژه فنطاسیا و بنطاسیا (sensus communis) به معنی حس مشترک (sensus communis) استفاده کرده است. در آثار ارسطو متخیله (motekhayelah) و خیال (khiyal) دو قوه مجزای از یکدیگر شمرده نشده اند. اخیراً نیز در اصطلاحات فیلسوفان مسلمان، به ویژه ابوعلی سینا، مشاهده می کنیم که قائل به کمتر از چهار قوای حسی اند. بنابراین، تخیل و خیال از نظر ادبی دو واژه مترادف اند که برای ادراک خیالی به کار می روند.

## نظریهی فارابی دربارهی حس باطن

بر خلاف ارسطو، فارابی به مسئله ادراک خیالی به عنوان یک بحث مستقل نپرداخته است. وی نه به دنبال تحلیل ماهوی ادراک خیالی است و نه تحلیل مفهومی آن. در این صورت، با روشی غیر مستقیم و تحلیلی می توان دیدگاه وی را در مورد چیستی خیال دریافت. بنابراین،





می توانیم، به دیدگاه وی در مورد ادراکات مختلف، یعنی ادراک حسی و ادراک خیالی و ادراک عقلی، و قوای نفس که شامل قوای حسی و خیالی و عقلی می باشند، بپردازیم.

فارابی قوای عقلی را از عقل نظری گرفته تا عقل عملی دسته بندی و تعریف می کند. در صورتی که دانشمندان پس از او، مانند ابن سینا، از طریق عقل نظری به قوای عقلی پرداختند.

فارابی میان قوه ادراک خیالی و متخیله تمایز قائل نمی شود. او متذکر می شود که یک قوه هر دو فعل را انجام می دهد و آن را غالباً قوه متخیله و گاه قوه ی ادراک خیالی می نامد (فارابی، ۱۹۹۲، ص۵۱ ـ ۵۸).

ابوعلی سینا این تمایزات را توضیح می دهد. اساساً نمی توان توضیحات وی در مورد پنج حس باطن را آن طور که در آثار فارابی می یابیم، مشاهده کرد. فارابی بحث مستقلی در باب ماهیت ادراک ندارد، اما در مباحث دیگرش به اقسام ادراکات اشاره کرده است. برای نمونه وی در بحث از معشوق اول و لذتی که او به آن دست می یابد، بیان می کند که لذت یا به واسطه ی احساس است یا به واسطه ی تخیل و یا به واسطه ی علم عقلی (فارابی، ۳۰۰۲، ص ۱۹۹۷ مص ۱۹۹۷، ص ۱۷) و در بررسی قوای نفسانی ابراز می کند که علم گاه به وسیله قوه ناطقه تحقق می یابد، گاه توسط قوه متخیله و گاه از راه قوه ی حاسه (فارابی، ۳۰۰۳، ص ۱۵۶). از نظر وی، قوه ی ناطقه عهده دار ادراک خیالی و حواس ظاهری عهده دار ادراک حسی اند.

ابن سینا با به کار بردن واژه «وهم» به عنوان یکی از اقسام ادراک، این نظریه را تکمیل کرد. این واژه در آثار فارابی نیز به چشم می خورد. البته از نظر وی، وهم به معنای چیزی است که وجود ندارد.

فارابی، در مباحث قوای نفس، قوه را تعریف نکرده است. ابوعلی سینا بر این باور است که قوه وهم به معنای مبدأ فعل است هم به معنای مبدأ قبول؛ زیرا امور ناشی از نفس شامل حرکت و ادراک است و قوه، در مورد ادراک، به معنای مبدأ قبول و، در مورد تحریک، به معنای مبدأ فعل است. اطلاق قوه در یکی از این دو مورد اولویتی ندارد و اگر از واژه ی قوه هر دو گونه قوای ادراکی و قوای تحریکی، یعنی هم مبدأ قبول و هم مبدأ فعل اراده شود، از باب اشتراک لفظ خواهد بود (ابن سینا، ۱۹۸۳، ص۷).

فارابی قوای نفس را، به ترتیب تحقق آنها، شرح میدهد و کارکردهای آنها را ذکر میکند





(فارابی، ۲۰۰۴، ص۱۰؛ ۲۰۰۳، ص۱۵۱ ـ ۱۵۵). از جمله این قوا، قوه ی حس ظاهر است که مشتمل بر پنج حس لامسه، بینایی، شنوایی، چشایی و بویایی میباشد.

حسى حاكم بر حواس ظاهري وجود دارد كه مجمع همه ادراكات حسى است و حسهای دیگر برای این حس به منزله خادماند. هر حسی عهده دار کسب قسم ویژهای از اطلاعات و مربوط به بخش مخصوصی از مملکت بدن هستند. در حالی که قوه متخیله دارای خادمان و کارگزارانی در بدن نیست و به تنهایی فعالیتهای خود را انجام می دهد (فارابي، ۲۰۰۳، ص ۱۳۴ ـ ۱۵۳).

قوه متخیله مخزن صور حسی است که در نفس منطبع می شوند. این قوه می تواند صورتهای حسی را ترکیب یا تجزیه کرده به چند بخش تقسیم کند و یا صورتی جدید را ایجاد نمایند. بعد از قوه متخیله، قوه عقلانی پدید می آید که انسان توسط آن قادر به تفکر

فارابی تأکید میکند که در موارد متفاوت، قوای ادراکی، صورتهایی از عقل عملی را محاکات میکند (فارابی، ۲۰۰۳، ص۱۵۲؛ ۲۰۰۴، ص۱۹۷؛ ۱۹۹۷، ص۳۳). وی بر این باور است که انسان توسط قوه عقلانی اخلاقیات زشت را از زیبا جدا می سازد و به واسطه ی آن عمل می کند و می اندیشد که چه کاری باید ترک یا انجام شود. افزون بر این، امر سودمند را از امر زیان آور و لذت را از الم تمییز می دهد. در صورتی که قوه متخیله تنها قادر است میان سودمند و زیان آور فرق بگذارد و لذت بخش را از رنج آور جدا سازد و قوای حسی تنها می تواند فرق بین لذت و الم را درک کند (فارابی، ۱۹۹۷، ص۳۳).

از مجموع تعاریف و کارکردهای یک شیء می توان به تعریفی از آن شیء دست یافت که منطق دانان به آن خاصه مرکبه می گویند. بنابراین، مهم این است که با توجه به کارکردهای قوه متخيله چيستي اين قوه را دريابيم.

فارابی سه کارکرد مهم برای متخیله قائل است. اول اینکه این قوه مدرکات حسی را پس از قطع ارتباط حسى، حفظ مىكند. كاركرد دوم آن تركيب يا تجزيه اين ادراكات مى باشد. این ترکیب ها یا تجزیه ها گوناگون هستند و قوه متخیله به دلخواه خود عمل می کند. نتایج یا تصورات به دست آمده گاه مرتبط و گاه نامرتبط با مدرکات قبلی اند (فارابی، ۲۰۰۳، ص ۱۵۴). برای نمونه، بال های پرنده را به بدن اسب می چسباند و اسب بالدار می سازد. سومین کارکرد







قوه متخیله، تقلید کردن و تمثیل سازی است. تنها قوه متخیله است که قادر می باشد از روی محسوسات و معقولات تصویرسازی کند حتی می تواند به بهترین نحو از معقولات و مجردات، همچون مبدأ اول، محاکات کند. البته این تصویرگری را از روی کامل ترین و بالا ترین اشیاء، مانند اشیاء زیبا، انجام می دهد. در مقابل، محاکات معقولات ناقصه را به وسیله محسوسات یا ادراکات ناقص و ادراکات پست و زشت منظر انجام می دهد.

از آنجا که فارابی تحلیلی از چیستی ادراک خیالی ندارد، ما بر دیگر دیدگاه های وی، نظیر قوای نفسانی، مراتب مدینه فاضله، پهنه جهان هستی و اعضای بدن، متمرکز می شویم. او توصیف این تشابه را با مراتب جهان هستی آغاز می کند. بدین ترتیب که موجودات از کامل ترین تا ناقص ترین آنها در پی هم قرار دارند. آخرین مرتبه، مرتبه ای است که در آن کار موجود فقط خدمت رسانی است و پس از آن چیزی محقق نمی شود و مرتبه ی دیگری نیست. او خادم بدون مخدوم است. اولین موجود که برتر است هیچگاه در خدمت کسی نیست و موجودات میانی نسبت به موجودات مرتبه پایین تر از خود به منزله رئیس اند و نسبت به موجود اول خادم اند. بنابراین، در پهنه جهان هستی، نظم، ارتباط، همکاری و یکپارچگی وجود دارد، همان طور که در عرصه اجتماع موجود است. مرتبه رئیس اول، همانند جایگاه خداوند در نظام هستی است. همین رابطه را در میان اعضای بدن و در میان قوای نفس خداوند در خدمت قوه متخیله در خدمت قوه متخیله می باشد و از لحاظ مدیریت، اول قوه ناطقه و بعد قوه متخیله و سیس قوه حاسه قرار دارد.

### نظریهی ابن سینا دربارهی حس باطن

در مباحث ابن سینا، چیستی ادراک خیالی در دو موضع مفهوم سازی می شود. ابتدا موردی است که وی به بیان انواع ادراکات می پردازد و مورد دوم جایی است که قوای باطنی را تقسیم می کند.

نظریهی ادراک خیالی، منظم و تبیین شده است و حاصل آن نظریهی ادراک و قوای ادراکی و ست. در «اشارات و تنبیهات»، ابوعلی سینا نخست به بررسی انواع ادراکات و ماهیات آنها می پردازد و سپس قوای حس باطن و نفس ناطقه را تحلیل می کند (ابن سینا،





۱۹۹۷، ص ۳۰۸ \_ ۴۰۴). او در «شفا» قوای حس باطن و ظاهر، نفس ناطقه و انواع ادراکات را بررسی میکند و هریک از حواس ظاهر و باطن را به تفصیل مورد بحث قرار میدهد (رج: ابن سینا، ۱۹۸۳، ص۳۳ \_ ۱۷۱).

ابوعلى سينا در بيشتر آثارش ادراكات را به چهار قسم احساسات، تخيل، وهم و تفكر تقسيم ميكند (ابن سينا، ١٩٨٣، ص٥١ ـ ٥٣؛ ١٩٨٨، ص٣٤ ـ ٣٤٣؛ ١٩٩٥، ص ۲۷۷ \_ ۲۷۷؛ ۱۹۸۵، ص ۱۰۲ \_ ۱۹۸۳، ص ۲۳؛ ۱۹۵۳، ص ۳۰ \_ ۳۳).

تا هنگامی که میان حواس ظاهر و شیء خارجی ارتباطی وجود دارد، ادراک حسی حاصل می شود، در غیر این صورت، شیء خارجی قابل تصور خیالی است؛ [زیرا پس از ادراک حسی] صورت آن در نفس بایگانی میشود. همانند زمانی که فردی را می بینیم و وقتی که از چشمانمان غائب می شود او را تصور می کنیم. ادراک معانی جزئی و متعلق به محسوسات را ادراک وهمی می نامند، مانند محبت به فردی یا دشمنی نسبت به او. ادراک عقلی هنگامی حاصل می شود که مثلاً فردی را از آن جهت که انسان است تصور کنیم، به این معناکه از تصور دیگر افراد انسان نیز همین مفهوم را درک میکنیم.

ابن سینااز ادراک تقسیمی سه گانه به دست می دهد و در آن سخنی از وهم به میان نمی آورد (ابن سینا، ۱۹۹۷، ص۳۲۲ \_ ۳۲۳). در شرح اشارات، شیخ طوسی قائل به همه چهار قسم از تقسیمات ادراک می باشد و در بیان دلیل اینکه چرا ابن سینا در این میان وهم را ذکر نکرده است چنین مینویسد که ادراکات حسی و خیالی به تنهایی پدید می آیند، اما ادراک وهمی بدون دخالت ادراک خیالی امکان پذیر نیست و این ادراک خیالی است که ادراک وهمی را از ساير ادراكات معين و متمايز مي كند؛ زيرا وهم همان ادراك مفاهيم غير حسى است، مانند کیفیات و نسبت های خاص مربوط به یک شیء مادی (طوسی، ۱۹۹۷، ص ۳۲۴).

ابن سینا پس از تحلیل انواع ادراکات به بررسی قوای عقلی باطنی می پردازد. از نظر وی، قواي ادراك باطني شامل حس مشترك يا بنطاسيا، قوه خيال يا مصوره، واهمه و متخيله يا مفكره مي باشد. وي از طريق مثال هايي كه در ادامه آنها را مطرح مي كنيم اين قوا را شرح می دهد (ابن سینا، ۱۹۹۷، ص ۳۳۱ \_ ۳۴۶).

ما قطرات باران را به شکل خطی مستقیم مشاهده میکنیم و یا نقطه ای را می بینیم که دایره وار به سرعت می چرخد. چنین مواردی را نه از طریق ادراک خیالی و نه از راه یادآوری







بلکه توسط حس ظاهر درک میکنیم. از سوی دیگر، آنچه در چشمان ما نقش میبندد، خلاف این تصاویر است. مقابل تصویر قطرات باران یا نقطه در حال گردش، خطی است غیر مستقیم و شکلی است که دایره نیست. در این صورت، اولین تصور ذهنی در یکی از قوای بدن باقی می ماند و تصور دوم، یعنی خلاف تصور اول، نیز به آن ملحق می شود و تمامی ادراکات حسی در همان قوه جمع آوری و ذخیره می شوند. این قوه حس مشترک یا بنطاسیا نام دارد.

دومین قوه، قوه خیال نام دارد که تمامی صور محسوس پس از قطع ارتباط حسی و غایب شدن از حواس ظاهری در آن باقی می مانند. از طریق این دو قوه، یعنی حس مشترک و ادراک خیالی است که انسان قادر است در مورد رنگ و مزه ی شیءای حکم کند. برای مثال، می تواند حکم کند که این خرمای سیاه شیرین است و این لیموی زرد رنگ ترش است. قوه ی سوم واهمه است که معانی جزئی و نامحسوس را از موارد محسوس جزئی ادراک می کند، مانند گوسفندی که مفهوم نامحسوس ترس را از یک گرگ درک می کند یا برهای که مفهوم نامحسوس محبت را از مادرش می فهمد.

چهارمین قوه که معانی جزئی در آن باقی می مانند، حافظه نام دارد که غیر از قوه خیال است که صور جزئی در آن جای دارند. یکی دیگر از قوای انسانی قوهای است که توانایی تجزیه و ترکیب صورتهای حسی به دست آمده از حواس و معانی به دست آمده از وهم را دارد. همچنین قادر است صورت های حسی را با معانی وهمی ترکیب یا آنها را از هم تجزیه کند. هرگاه این قوه در تسخیر عقل باشد متفکره نامیده می شود و آنگاه که در تسخیر وهم باشد به آن متخیله می گویند. محقق طوسی قوه ی مزبور را قوه ی مصوره می نامد؛ زیرا در ادراکات تصرف می کند. ابن سینا برای هر یک از این پنج قوه بخشی از مغز را اختصاص داده است.

### شباهتها و اختلافهای دیدگاه فارابی و ابنسینا

بررسی پیشینه دیدگاه فارابی و ابن سینا در باب نظریه ی حس باطن، سیر این نظریه را نشان می دهد و تأثیر پایدار آن بر پسینیان، و نیز نوآوری ها و دستاوردهای هر یک از آنها را تبیین می کند. ارسطو پژوهش هایی در مورد چیستی حس باطن داشته است که به عنوان مبانی،





مورد قبول فارابی و ابن سینا بودند، اما به تفصیل به آنها پرداخته نشد. ارسطو ادراک خیالی را به طور متمایز از احساس، تفكر، ایمان، عقیده، علم و عقل جدا میكند. افزون بر این، به شباهت ادراک خیالی با احساس و مرتبط بودن آن با حکم قائل است. این مفاهیم در فلسفهى متأخر حفظ شدهاند.

ارسطو واژه فنطاسیا را به جای ادراک خیالی به کار برد. فارابی این واژه را نه به جای ادراک خیالی استفاده کرده است، نه به ازای هیچ مفهوم دیگری. برای بیان مفهوم حس مشترک، ابن سينا از دو واژه بنطاسيا و فنطاسيا و ارسطو از واژه «sensus communis» استفاده كرده اند (ارسطو، ۱۹۹۵، ۲۷ ب ۲۷، ۴۵۰ الف۱، ۶۸۶ الف ۳۱).

فارابی اصطلاح ادراک خیالی یا تمایز آن از دیگر مفاهیم شبه آمیز و متشابه را به عنوان یک مسئله مطرح نکرد. فارابی، در حیطهی قابلیت مفهوم، وارث آموزه های ارسطو می باشد. وی به کارکردها و تواناییهای ادراک خیالی و جایگاه عرفی آن میپردازد. همان طور که، همانند ارسطو که ادراک خیالی و تخیل را تحت واژه فنطاسیا مورد توجه قرار می دهد، فارابی نیز در نهایت میان ادراک خیالی و تخیل دوگانگی قائل نیست، همچنان که میان ادراک خیالی و متخیله به معنای قوه فرقی نمی نهد.

او براساس سه نوع تصور خیالی سه کارکرد را برای متخیله بیان می کند که می توان بدین نحو آنها را از یکدیگر متمایز ساخت: ۱. تصور خیالی که حسی است و از حس مشترک سرچشمه می گیرد. ۲. تصور خیالی که متخیله با تصرف در تصورات اولیه و با تجزیه و ترکیب آنها با یکدیگر می سازد. ۳. تصور خیالی که متخیله از طریق ارتسام معانی و محسوسات آن را ابداع مىكند.

این تقسیم سه قسمی در مفهوم سازی خلاقیت ادراک خیالی به کار برده شده است. به ویژه در کارکرد ادراک خیالی در به تصویر کشیدن غیر محسوسات که توانایی و استعداد خاصی را در شکلگیری ایدهها و آثار هنری فراهم می آورد. هر سه نوع این تقسیمات در ویژگیهای روشن، متمایز بنیادی، که ارسطو بیان کرده است، مشترکاند.

فارابی نیز توانایی قوه متخیله را در فهم و تفکیک امور سودمند از زیان آور و امور لذت بخش از رنج آور مدنظر دارد.

ابن سینا قوای ادراکی باطنی را مفهوم سازی میکند. این قوابر مبنای شاخه ای از تقسیم





که متخیله یا متفکره نام دارد پایه ریزی شده است که به پنج گونه تقسیم می شوند (اگر متخیله و متفکر را دو قوه مجزا در نظر بگیریم، به شش گروه تقسیم می شوند).

آیا میان قوای ادراک خیالی و متخیله از نظر ابن سینا و قوه متخیله از دیدگاه فارابی ارتباطی وجود دارد؟ ابن سینا متخیله را به عنوان خزانه ی حس مشترک به شمار می آورد که عهده دار نگهداری صور حسی است، یعنی اولین وظیفه متخیله ی فارابی جدای از متخیله ی ابن سینا است. متخیله ی ابن سینا عهده دار تجزیه صور و ترکیب آنهاست، یعنی انجام دومین فعالیت قوه متخیله در نزد فارابی. ابن سینا ادراک را نوعی انفعال می داند و آن را در قلمرو متخیله و فعل آن به شمار می آورد. (ابن سینا، ۱۹۸۳، ص ۳۵).

وی سومین کارکرد قوه متخیله در نزد فارابی، یعنی تصور، را به حساب نمی آورد و بر آن است که نباید آن را افزون بر دیگر ادراکات و تعاملات دانست.

به اختصار، همان تعاملی را که فارابی برای قوه متخیله لحاظ میکند، ابنسینا برای هر دو قوه، یعنی خیال و متخیله، برمی شمارد و خیال را به حساب نمی آورد. می توان گفت متخیله فارابی قوه واهمه ابنسینا را در بر می گیرد؛ زیرا فارابی قائل است که قوه متخیله قادر به ادراک لذت، درد منفعت و امور زیان آور می باشد. به دیگر سخن، متخیله فارابی تمامی این معانی را شامل می شود.

هرچند ابن سینا قوه واهمه را عهده دار ادراک محسوسات می داند و فارابی نیز قوه واهمه را متمایز از آن نمی شمارد، به نظر می رسد نیازی به جداسازی حافظه، که خزانه ی معانی جزئی می باشد، نیست. گویی ابوعلی سینا قوه متخیله از نظر فارابی را یکی از چهار قوا، یعنی ادراک خیالی، متخیله، واهمه و حافظه می شمارد. اساساً جداسازی امور محسوس در معنای جزئی از صور محسوسات امکان پذیر نمی باشد. بنابراین، ابن سینا در کتابش «اشارات و تنبیهات» ادراک را به سه قسم ادراک حسی، ادراک خیالی و ادراک عقلی تقسیم می کند. در آثار دیگرش از وهم سخن می گوید.

نکته دیگری که لازم به ذکر است این است که در برخی از آثار فارابی می توان قوای شناختی باطنی را مشاهده کرد. در «فصوص الحکم» قوای تصوری، خیال، حافظه، تفکر و متخیله با همان واژه هایی که در آثار ابن سینا مشهود است تعریف شده اند (شنب غازانی، ۲۰۰۳، ص ۶۷). همچنین شارحان داخلی و خارجی همان عبارت محدود و متعارف را





مترادف با حس مشترک بیان کرده اند. (رج: شنب غازانی، ۲۰۰۳، ص۱۶۴؛ استرآبادی، ۱۹۸۰، ص ٣٢٠). افزون بر آن، در «عيون المسائل» متخيله، خيال، حافظه و تفكر را مشاهده مي كنيم، بدون این که تعریفی از آنها ذکر شده باشد. (رج: فارابی، ۱۹۳۰ الف؛ ۱۹۳۰ب، ص۹ - ۱۰)

برای روشن شدن این مطلب روشهای گوناگونی را می توان به کار برد. از جمله روشی است که فارابی در موارد مختلف برای اعتبارات قوای شناختی از عبارات متفاوت استفاده كرده است. وي تفاوت هاي اين قوا را به نحو اختصار و جداگانه بيان مي كند. البته اين احتمال تعدیل یافته است؛ زیرا فارابی در کارکردهای متخیله به طور جداگانه نام این قوا را ذکر نکرده است.

افزون بر این، فارابی وهم را چنین تعریف می کند: «وهم یعنی آنچه که در تخیل داریم، در حالی که وجود خارجی ندارد.» (فارابی، ۱۹۸۷، ص۱۶۲). تعریف مذکور مترادف معنای واژگانی توهم است و به تعریف ابن سینا شباهتی ندارد.

احتمال دیگر این است که فارابی تغییر نظر داده است. این احتمال، چندان قابل توجه نمی باشد. به عبارت دیگر، در آثار فارابی این روش روشنی برای چنین تغییری نیست. تفاوت دیگر این است که بعضی آثار به فارابی تعلق ندارد؛ زیرا برخی از پژوهشهای عربی و اروپایی منكر اين امر شده اند كه «فصوص الحكم» متعلق به فارابي باشد، در حالي كه برخي آن را به ابن سينا نسبت دادهاند و شبهات مهمى نيز در مورد سند «عيون المسائل» و «الدعاوى القلبيه» وجود دارد. (رج: جور، ۱۹۴۶، ص ۳۹ ـ ۳۱؛ كاجها، ۱۹۵۱، ص ۱۲۶ ـ ۱۲۱، اشتراوس، ۱۹۳۴، ص ۹۹ \_ ۱۳۹، میشوت، ۱۹۸۲، ص ۵۰ \_ ۲۳۱؛ کروز، ۵۱ \_ ۱۹۵۰، ص ۲۳ \_ ۳۰۳؛ رحمان، ۱۹۷۹) دیدگاه آنها بطور عمده اشاره بر واژه ها، مفاهیم و نظریه های موجود در این کتاب ها دارد و بسیاری از برهان های بر مسائل مرتبط نفس را استنتاج کردهاند.

مشاهده می شود با حفظ رنگ و بوی نظریهی حس ارسطویی، فارابی هم مانند ابن سینا مراحل جدیدی را به این نظریه ضمیمه کرده است و ضمن توصیف ادراک خیالی و کارکردهای اساسی آن، این سه کارکرد را چنین بیان می کند: بایگانی صور حسی، ترکیب و تجزیه کردن صور حسی و نیز ترکیب و تجزیه صورخیالی.

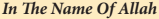
آنچه که فارابی قوای خیالی می نامد، در آثار ابن سینا به عنوان سه ادراک باطنی مفهوم سازی شده است، یعنی قوای خیال، وهم و حافظه. به دیگر سخن، فارابی قوه متخیله را



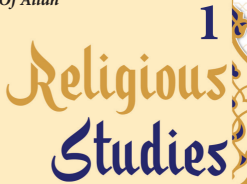


عهده دار نگهداری صور حسی، متصرف در آنها و عهده دار ارتسام محسوس و معقول توسط آنها می داند. گرچه ابن سینا قوای ادراک خیالی را چیزی غیر از قوه متخیله فارابی، یعنی متخیله، وهم و حافظه می شمارد.









#### Bilingual Scientific Journal of Religious Studies

No.1, Vol.1, Autumn & Winter 2022-2023

Proprietor: Jami'a al\_Zahra

Director in Charge: Reyhaneh Haqqani Editor in Chief: Ashraf Sadat Hashemi Executive Manager: Zahra Heydari

Editor: Roshan Daneshvar

Layout: Ali Ebdi

#### Editorial Board

Zohreh Bajan: Instructor, Almustafa International University

Vahideh Pishvaei: Instructor, Almustafa International University

Roshan Daneshvar: Instructor, Almustafa International University

Elaheh Zare Kheradmand: Instructor, Almustafa International University

Elaheh Saleh: Instructor, Almustafa International University

Susan Ghaffarian: Associate Professor, University of Religions and Denominations

Robabeh Gholami: Instructor, Almustafa International University

Mojgan Gaeini: Associate Professor, Azad University

#### Advisory Board -

Elaheh Saleh, Mojgan Gaeini, Ashraf Hashemi

Address: Qom, Salariyah Street, Bou Ali Sina Blvd., Jami'a Al-Zahra

**Email:** ned@jz.ac.ir **Eitaa:** @nashriyye

**Print Run:** 50 **Price:** 300,000

This journal has been prepared in cooperation with the virtual and offline learning center of Jami'at Al-Zahra